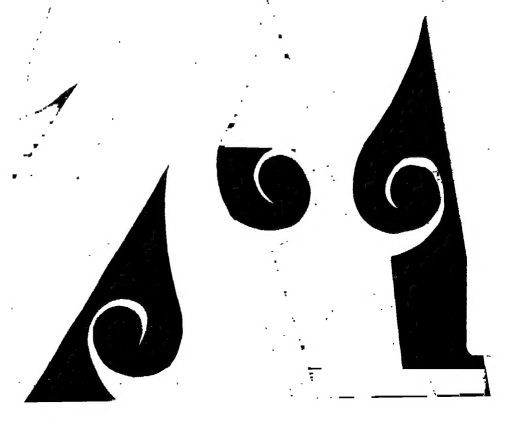
إلجاس إلإ على للثقافة

حوارحول المركزي المرك

مسراد وهبة



اهداءات ۲۰۰۱ ۱.د. أحمد أبو زيد أنثروبولوجي

# حــوار حـول ابن رشــد

المحرر: مسراد وهيسه

الطبعة الأولى ١٩٩٥

الناشر: المجلس الأعلى للثقافة

نصميم الغلاف: سعيد المسايرى

حــوار حـــول ابن رشــد

## معتسامة

هذا الكتاب هو جملة أبحاث مصحوبة بحوار ، وهو ثمرة ندوة فلسفية عقدتها لجنة الفلسفة والاجتماع بالمجلس الأعلى للثقافة في ٤ ـ ٥ مايو ١٩٩٤ احتفاء بكتاب تذكاري عن « ابن رشد » كان قد نشره المجلس الأعلى للثقافة في عام ١٩٩٣ ٠

وقد دار الحوار على أبحاث هذا الكتاب التذكارى وعلى الابحاث المقدمة الى الندوة فجاء مخصبا للفكر الفلسفى ودافعا لاعادة النظر فى المفاهيم الفلسفية السائدة من أجل تأسيس تيار تنويرى يسهم فى مجاوزة واقع قائم غير مرغوب الى واقع قادم منشود •

1992/17/0

مسراد وهبسه

الممات الوفتناح

# کلمــة مــــراد وهبـــه

الإساتذة الزملاء

هذه هى الندوة الأولى التى تعقدها لجنة الفلسفة والاجتماع بعد تشكيلها الجديد • وأعتقد أنها الندوة الأولى أيضا التى تنعقد لتقييم كتاب صادر عن هذه اللجنة منذ انشائها • وهدذا الكتاب هو كتاب « ابن رشد مفكرا عربيا ورائدا للاتجداه العقلى » والذى أشرف على اصداره عاطف العراقى •

وعندما فوضت للاشراف على تنظيم هذه الندوة أعددت ورقة عمل وعرضتها على زملائي الأساتذة أعضاء لجنة الفلسفة والاجتماع فحازت الموافقة وفي هذه الورقة أثرت اشكاليتين هما على النحو الاتى:

الاشكالية الأولى تدور على ما يبدو أنه تناقض بين ماهو عربى وماهو اسلامى ، فعنوان الكتاب ينعت ابن رشد بأنه مفكر عربى ، ولقب المشرف على اصدار الكتاب « أستاذ الفلسفة العربية » ، أما أبحاث الكتاب فانها تتناول ابن رشد كفيلسوف اسلامى أو على الأقل كفيلسوف عربى اسلامى ،

والاشكالية الثانية تدور على وصف ابن رشد بانه « رائد الاتجاه العقلى » على نحو ما هو راد في عنوان الكتاب •

وبين من هاتين الاشكاليتين أن الابحاث ، التى ستدور عليها من قبل نخبة من أساتذة الفلسفة فى مصر ، لن تخل من نقد موجه للرؤية الفلسفية للمشرف على اصدار الكتاب ، ومن نقد موجه للرؤى الفلسفية للاساتذة المشاركين فى تحرير هذا الكتاب .

<sup>(\*)</sup> مقــر الندوة ٠

وهذا النوع من النقد هام للغاية:

هو هام لأنه احياء لتراث فلسفى نعتز به وهو الحوار الفلسفى ٠

ثم هو هام لأنه يحدث تفاعلا بين النخبة والجمهور · وقد أسهمت وسائل الاعلام الجماهيرية في احداث هذا التفاعل وذلك بفضل اهتمامها بالاعلان عن هذه الندوة ·

ثم هو هام لأنه يتم فى وقت تطالب فيه القيادة السياسية باجراء حوار وطنى من أجل تحديد رؤية مستقبلية لمسارنا الحضارى •

وأيا كان الأمر فان هذه الندوة تنعقد فى وقت نواجه فيسه تيارا لا عقلانيا يريد المحافظة على جرثومة التخلف • وفى تقديرى أن فلسفة ابن رشد هى المضاد الحيوى للتخلص من هذه الجرثومة •

وثمة اشارة جديرة بالتنويه ، بالأمس في جريدة الأهرام نشر مقال بقلم السيفير السيابق لدى الولايات المتحسدة عبد الرؤوف الريدى ، وعنوانه « لقاء مع نيكسون وحديث عن الاسلام » ، تم اللقاء في عام ١٩٨٧ وتحدث فيه نيكسون عن فضل الاسلام والحضارة الاسلامية على الحضارة الأوربية ، وأشار الى فيلسوف مسلم على وجه خاص وحاول ان يتذكر اسمه ولكنه لم يستطيع أن يتذكره ، وأعسرب على أن هذا الفيلسوف الاسلامي كان له دور كبير في التأثير على المفكرين الأوربيين الذين مهدوا لعصر النهضة الأوربية ، وانتهى اللقاء ، وبعد فترة أرسل نيكسون الى السفير خطابا يقول له فيه عن اسهام الحضارة الاسلامية في بناء الحضارة الغربية ، ثم ذكر أن الفيلسوف الاسلامي الذي تحدث معه عنه أثناء زيارته له ولم يتذكر الاسم هو « ابن رشد » .

## كلمة أحمسد أبو زيد

الاساتذة الافاضل والسيدات والسادة الزملاء

حين قررت لجنة الفلسفة والاجتماع بالمجلس الأعلى للثقافة عقد هذه الندوة لمناقشة كتاب « ابن رشد مفكرا عـربيا ورائدا للاتجـاه العقلى» ، كانت ترمى الى وضع تقليد جديد في مجال نشاطها يقوم على عرض كل ما يصدر عنها من أعمال ومؤلفات على جمع من الاساتذة المتخصصين لمناقشة ما ورد في ذلك العمل من آراء وأفكار ، وما اتبع فيه من مناهج وأساليب البحث ، وما توصل اليه من نتائج ، واعتبرنا ذلك خطوة مكملة لنشاط اللجنة ووسيلة للتعريف ببعض ما تقوم به من جهود في مجالات الفكر الفلسفي والاجتماعي ، كما اعتبرناه ايضا اعترافا واعتزازا بذلك العمل واعزازا واكبار واحتراما للاساتذة الافاضل الذين شاركوا فيه وتنويها بالجهود المضنية التي بذلوها • وقد تكون هذه الندوة أمرا جديدا في نشاط اللجنة ، ولكن لها مع ذلك سوابق في مصر وغير مصر • وربما كان اقرب مثال الينا مع بعض الفسارق هو الندوة السنوية التى تعقد بجامعة القاهرة لعرض ومناقشة التقرير الاستراتيجي العربى الذى يصدر سنويا عن مركز الدراسات السياسية والاستراتيجية لجريدة الاهرام ويشارك فيها نخبة من كبار المتخصصين في المجالات المختلفة التى يتعرض لها ذلك التقرير • وتترك تلك الندوة عادة اصداء واسعة ، نرجو أن تجد ندوتنا هــــذه مثيلا لهــا بين أوساط المثقفين والمفكرين .

واذا كنا نبدأ هنا بكتاب « ابن رشد » فان ذلك انما يرجع الى أنه أحدث ما صدر عن لجنة الفلسفة والاجتماع من مؤلفات ، ثم قبل كل شيء وفوق كل شيء للوضع الخاص المتميز الذي يشغله ابن رشد

<sup>(\*)</sup> مقرر لجنة الفلسفة والاجتماع •

أستاذ ورئيس قسم الانثروبولوجيا باداب الاسكندرية (سابقا) •

فى تاريخ الفلسفة الاسلامية ، ليس فقط باعتباره الشارح الأكبر لفلسفة أرسطو ولكن أيضا ، وهذا هو الأهم ، لآنه يحتل موقعا خاصا ورائدا يقوم على اعلاء شأن العقل والتفكير العقلانى واعتبار العقل هو الأساس الذى تقوم عليه الحياة انفكرية والسياسية ، ثم رغبته بالتالى فى الفصل بين التفكير العقلى المتمثل فى الفلسفة والعلم وبين التفكير الدينى ، وهذا الموقف الذى ارتبط به ابن رشد منذ ثمانية قرون خليق بأن نتدبره فى ظروفنا وأوضاعنا الفكرية والثقافية والسياسية المراهنة ،وان نكشف عن المبادىء العقلية ومناهج التفكير التى كانت وراء تلك الحياة وذلك الفكر.

فاعمال ابن رسد تحتاج اذن المقراءتها قراءة ثانية ودراستها منهذه الزاوية ومن هذا المنطلق ، خاصة وأن الفترة الزمنية التى عاصرها كانت فترة حرجة بالنسبة للحضارة الاسلمية فى الأندلس ، اذ كانت بمثابة بداية لانهيار تلك الحضارة ، فاذا كان مجتمع الأندلس يتميز حينذاك بالتنوع والتعدد وبخاصة تعدد الجماعات العرقية بثقافاتها المتباينة ، وإذا كان ذلك التنوع مصدر قوة وخلق وابتكار فانه كان يحمل بين ثناياه . فى الوقت ذاته ، عوامل الضعف والوهن التى أدت الى تدهلور تلك الحضارة واضمحلالها ثم اندثارها فيما بعد ، فتعدد الجماعات العرقية ، وفشل بعضها فى تقبل الاسلام كدين ورفض البعض الآخر تقبله كأسلوب للحياة ، وشعور البعض الآخر بالاستعلاء على العلرب كما هو الحال بالنسبة للبربر والصقالبة ، كل ذلك أدى الى انخراط بعض هذه الجماعات بالنسبة للبربر والصقالبة ، كل ذلك أدى الى انخراط بعض هذه الجماعات فى الفتن والصراعات بوالاضطرابات التى أدت فى آخر الأمر الى ضعف الدولة ، وظهر ذلك جليا فى عهد ملوك الطوائف الذى يمثل عهدا من أزهى عهود الاسلام فى أسبانيا رغم التفكك السياسى .

والندوة التى تعقدها لجنة الفلسفة والاجتماع فى هـذين اليومين يرجع الفضل فى اقامتها فى المحل الأول الى تحمس وجهود مراد وهبه مقرر الندوة ، فقد اعطى الكثير من وقته وتفكيره وجهــده لاعدادها واخراجها الى حيز التنفيذ ،

وكان وراء ذلك كله بغير شك تشجيع الامين العام للمجلس

الأعلى للثقافة جابر عصفور الذى تشهد لجان المجلس فى عهد أمانته حركة دائبة ووثبة كبيرة وموفقة باذن الله •

وكان لتعاون الاساتذة أعضاء اللجنة وسكرتيرتها وغيرتهم جميعا أثر واضح في الاعداد لها في وقت قصير · فلهم جميعا وافر الشكر ·

وليس من شك في أن الجانب الأكبر من الفضل بل الشكر والامتنان يجب أن يذهب الى الأساتذة الأفاضل الذين أسهموا في تأليف الكتاب ، ولعاطف العراقي الذي أشرف عليه ، فلولا جهودهم الصادقة المخلصة لما كان الكتاب ولما كانت هذه الندوة ،

ثم الشكر والتحية لكم جميعا حيث سوف تسهم مناقشاتكم وآراؤكم في تحقيق أهداف الندوة وفي اثراء معرفتنا بابن رشد وعصره وفكره ومنهجه وحركة التنوير التي قادها • وسوف يساعد هذا كله بغير شك في توضيح المسار الفكري السليم الذي يجب أن تسير فيه الأمور • وفقنا الله جميعا لما فيه الخير •

# کلمــة جــــابر عصــــفور

أساتذتى الكرام ، الزميلات والزملاء ٠٠

حرصت على الا اقدم كلمة مكتوبة ذلك لأن الكتابة أحيانا تقيد العفوية واحسب أن معنى كريما من معانى هذه العفوية هو الحيوية التي تتوثب في لجان المجلس الأعلى للثقافة ، وتتحول الى فعل خلاق، وحركة نشطة ٠ ومن هنا أثرت أن أتحدث شفاهة مع تقديري لما للكتابة من قواعد وانضباط عقلى • وأبدأ بأن أنقـل اليكم تحية السيد وزير الثقافة ورئيس المجلس الاعلى للثقافة ، وتقديره للجهد الذي تبذله هذه اللجنة التي تسهم مع بقية لجان المجلس في تاكيد معنى الاستنارة ومعنى العقل في زمن يهاجم فيه دعاة الظلام العقل ويحاولون اغتياله ، وآية ذلك ما نراه ونسمع عنه من محاولات للقضهاء على الاستنارة • والواقع أننا عنــدما نلتقى لمناقشة هــذا الكتاب عن «ابن رشــد » فانما نلتقى للاحتفاء بالمعانى التي ينطوى عليها فكر هذا الفيلسوف ، والمعانى التي ينطوى عليها انجازه الذي خلفه للبشرية كلها ، والذي اسهم بشكل او بآخر ، وباكثر من معنى، في تقدم البشرية ، وأنا لا أريد أن اتحدث عن ابن رشد بين المتخصصين في الفلسفة لأن حالي سوف يكون أقرب الى حال من يحمسل التمر الى هجسر ، أو من يبيع الفحم في نيوكاسل • ولكن ابن رشد ليس ملكا للفلاسفة وحدهم ، فالرجل بموسوعيته الفذة الهائلة يضم اليه الكثير من المريدين ويحيط بالكثير من العلوم · وليس مصادفة والأمر كذلك أن « ابن رشد » هو الذي شرح كتابي الشعر والخطابة لارسطو ، واذا كان النص العربي لشرحه لكتاب الجمهورية لافلاطون قد ضاع فلحسن الحظ هناك ترجمة عبرية لهذا الشرح ، ومترجمة باللغة الانجليزية ومتاحة ، والغريب أنني عندما أقرأ في كتابات ابن رشد المرتبطة بالأدب تقودني هذه الكتابات الى الفلسفة •

<sup>(\*)</sup> أمين عام المجلس الاعلى للثقافة •

وكلما قرأت كتابات الفلسفة التي تركها ابن رشد تقودةي هذه الكتابات الى الأدب • واسمحوا لى أن أذكر مثالا واضما من شرحه الذي ضاع نصفه العربى لكتاب الجمهورية وليس بين أيدينا سوى الترجمة العبرية والترجمة الانجليزية للترجمة العبرية · أخذ الرجل يشرح افكار أفلاطون في الجمهورية ، ولكنه ينتقه منها الى واقعه العهربي في عصره : ويمزج بين الفلسفة وادب ، وينظر الى الادب بوصفه نشاطا انسانيا تتناوله الفلسفة • ويتحدث ابن رشد ، في شــرحه لكتاب الجمهوريه ، حديثا راتعا عن الطغيان، وكيف ان الطغيان في عصره هو الذي يحارب العفل • ولقد توففت عند هذه الكلمات التي ذكرها المرجل عن الطغيان، والتي ردب اليه اسباب فمع العفل • وأخذت اتامل صور الطفيان المي يسير البيها الرجل مي عصره والتي اظن اننا يمكن أن نشير اليها مي عجرنا، اعنى أشكال الطغيان المتعددة التي تفضي على حركة العفل، فتفضى على حركه الإجنهاد ،ومن ثم على معنى الانسان، دلك لانه من المؤكد ان العبل هو المعنى المواحد الوحيد للانسان عند ابن رشد ، وبقدر ما احد ابن رشد معنى العفل وفيمته اكد معنى الانسانية وفيمتها بوصفها الفيمة الملازمة لفيمه المعقل • ولن أكون متطفلا لو ذكـرت الكتير منكم بما يدكرونه بالفعل من عبارات ابن رشد الجميلة التي افتتح بها كتابه «فصل المقال» في تقريبه ما بين الشريعة والحكمة او تاكيده مابينهما من اتصال، أعنى العبيارات المتى تقول ; « يجب علينا أن نستعين على ما نحن بسببه بما عاله من تقدمنا في ذلك • وسواء كان ذلك الغير مشاركا لنا أو غير مشارك في الملة ، فإن الألمة المتى تصح بها المتزكية ليس يعتبر في صحة التزكية بها كونها آلة لمشارك لنا في الملة أو غير مشارك ، اذا كانت فيها شروطالصحة» وهذوالكلمات الجميلة التي قالها ابن رشد في القرن الذي عاش فيه تؤكد معنى الانسانية الذي هو الوجه الآخر لمعنى العقل . وعندما نحتفى بهذا الكتاب عن ابن رشد فاننا نحتفى بقيمة العقل ونحتفى بقيم الانسانية الكبرى فىالوقت نفسه وهذا الاحتفاء يبدأ اولابان نقدر الجهد الذى بذلته وتبذله لجنة الفلسفة والاجتماع ، ويجب باسمدم أن أتوجه بتحية خاصـــة الى عاطف العراقي على هــذا الجهد الذي بذله في اعداد هذا المجلد الضخم الذي حاز اعجاب كل من اضطلع عليه ، وليس ذلك بغريب على عاطف العراقي فعشقه لابن رشد قديم ، ودفاعه عن العقلانية معروف ، وحرصه على التنوير يشهد له بانه واحد من فرسان التنوير • لم يكن من قبيل المسادفة أن يختتم عاطف العراقي تقديمه للكتاب بقوله : « اننا في هذه الآيام في أشد المحاجة لروح العقل ، روح التنوير ، الروح التي تجلت في فلسفة ومنهج ابن رشد ، الروح التي تبدد الظلام سعيا الى النور» هذه الكلمات هي الكلمات التي تعبر عن ابن رشد ، والتي تعبر في الوقت نفسه عن القيمة التي انجزها وأكدها عاطف العراقى عندما أشرف على هذا الكتاب التى اصدرته لجنة الفلسفة والدراسات الاجتماعية • ولن أترك هذه الفرصة دون أن أشكر اللجنة على ما صدر لها بعد ذلك من كتب لابن رشد ، واعنى هنا كتاب النفس وكتاب الآثار العلوية ، وأخص بالشكر زينب الخضيرى على ما قامت به وما بذلته من جهد في تصويب هذين الكتابين والاشراف على طبعهما . وأخيرا فمن العرفان والوفاء ان نذكر بالفضل الذين خططوا لهذا الكتاب والذين أسهموا فيه من الاساتذة الكرام الذين رحلوا عنها : زكى نجيب محمود الذي اسهم في التخطيط لهـــذا الكتاب والاعداد والآب قنواتى الذى أسهم فى هذا الكتاب بدراسة جميلة، وغير هذين الراحلين الكريمين لابد أن نشكر كل من أسهم بالدرس في هذا الكتاب ، وعندما نلتقى اليوم فى ندوة عن تقييم كتاب ابن رشد أو ننقد البحوث الموجودة في الكتاب كما أشار مراد وهبه ، فالواقع أننا نلتقي للتقييم بالمعنى الذي يحدد القيمة ، فنحن نجتمع للتقييم وليس للتقويم ، والتقييم بحث عن القيمة ، والبحث عن القيمة يبدأ سلفا من الاقرار بوجسودها ، ومن المؤكد أن النقاش الذي سوف يدور حول هذا الكتاب ومناقشة بحوثه ، وتحويل الكتاب والبحوث الى منطلق للتفكير في ابن رشد ، واعادة تفسيره وقراعته بوجه عام ، درجة من درجات القيمة التي ينطوي عليها معنى التقييم والتى ينطوى عليها معنى النقد بدلالته التي تستخدمونها أنتم في الفلسفة • ان هذه الندوة سوف تكون حوارا ، والحوار دائما لغة الأكفاء ، لغة الذين يدركون أن الحقيقة نسبية، وان الجميع يشتركون في صنعها ، وان الراي والراي الآخر هما السبيل الوحيد لتاكيد قيمة العقل ومعنى الانسان ، اعنى قيمة العقل التي أكدها ابن رشد في كل كتاباته ومعنى الانسان الذى حرص ابن رشد على أن يجسده دائما فى كل انجازه وفى النهاية باسم الامانة العامة للمجلس الأعلى للثقافة أتوجه بالشكر الى كل الذين أعدوا لهذه الندوة وعلى رأسهم أحمد أبو زيد مقرر اللجنة ، مراد وهبه المشرف على الندوة ، اسمحوا لى أن اتوجه اليهم جميعا بالشكر والتحية والتقدير ، وأن أشكرهم باسمكم جميعا أيها الحضور الكريم ، واسمحوا لى ، أخيرا ، أن أشكر لكم حضوركم واتمنى لكم ندوة ناجحة والوصول الى درجة رائعة من درجات القيمة التى سوف يصل اليها قطعا فعل التقييم ،

# الاتبحاث

#### اشكاليتا النسدوة

### مسراد وهيسه

صدر كتاب « الفيلسوف ابن رشد مفكرا عسربيا ورائدا لملاتجاه العقلانى » (١٩٩٣) عن لجنة الفلسفة والاجتماع بالمجلس الأعلى للثقافة باشراف عاطف العراقى •

والكتاب ، في تقديري ، يثير اشكاليتين هما على النحو الاتي :

پر الاشكالية الأولى تدور على مايبدو أنه تناقض بين ماهو عربى وما هو اسلامى ، فعنوان الكتاب ينعت ابن رشد بأنه مفكر عربى ، ولقب المشرف على اصدار الكتاب « استاذ الفلسفة العسربية » ، أما أبحسات الكتاب ، في جملتها ، فانها تتناول ابن رشد كفيلسوف اسلامى أو على الأقل فيلسوف عربى اسلامى ،

به والاشكالية الثانيــة تدور على وصف ابن رشد بانــه « رائد الاتجاه العقلانى » على نحو ما هو وارد فى عنــوان الكتاب ، فما المقصود بالعقلانية ؟ والى أى مدى عبرت أبحاث الكتاب عن هذا الاتجاه العقلانى ؟

عن الاشكالية الأولى ، أى عما يبدو أنه تناقض بين ماهو عربى وما هو اسلامى ، أعتقد أنها ليست مثارة لأول مرة ، واثارتها من جديد بمناسبة صدور كتاب « ابن رشد » تعنى أن التناقض لم يرفع بعدد ، ومن ثم تعنى أن مصطلح « الفلسفة الاسلامية » مازال موضع شك ، ففى عام ١٩٤٤ كان محمدود الخضيرى يحاضرنا فى الفلسفة الاسلامية ، ودارت المحاضرة الثانية على الخلاف حول تسمية الفلسفة الاسلامية ،

<sup>(\*)</sup> استاذ ورئيس قسم الفلسفة - كلية التربية جامعة عين شمس (سابقا) .

وهل هي فعلا اسلامية أم عربية ، أي أنها دارت على اشكالية التسمية • قال « اذا سميناها فلسفة اسلامية » سنخرج منها من لم يكونوا مسلمين واشتركوا في هذه الفلسفة • هــؤلاء بعضهم مسيحي وبعضهم صابيء أو اسرائيلي أو مجوسي • ثم ان حركة الترجمة أكثر من نهض بها من غير الاسلاميين بل يكاد يكون كل التراجمة من غيبر المسلمين ، وليس من العدل اخراج هؤلاء من الفلسفة الاسلامية • هؤلاء جميعا كتبوا باللغــة العربية • فاذا سمينا هذه الفلسفة فلسفة عربية صدقت الكلمة عليهم • ولكن خصوم هذه التسمية يحتجون بقولهم ان نسبة الفلسفة العربية نسبة غير صحيحة لأن هناك أجناسا غير عربية اشتركت في الفلسفة الاسلامية . وهذه الأجناس فارسية أو تركية أو غير ذلك • وهذه النزعة في الانتقاء تظهر في الوقت الحديث خصوصا عند الفرس والأتراك • فبعض الأتراك يسمى الفلسفة بالفلسفة التركية ، أي أن المؤسسين لها كانوا اتراكا . كما أن البعض من الفرس يذهب الى القول بأنها فلسفة فارسية لأن أقطاب هذه الفلسفة كانوا من الفرس • وفي هذا أيضا شيء من الغلو والاسراف اذ أن تمييز جنسية المفكر القديم شيء لايعد سهلا ، فالاتراك ، مثلا ، يعتبرون ابن سينا تركيا مع أن كـل ما هنالك أنه ولد في بلاد كانت تسكنها عشائر تنتمى الى الجنس التترى ، وكانت متنقلة ، وفي وقت ابن سينا كانت هذه البلاد خاضعة للحكم الاسلامي ، ولم يكن اذ ذاك حكما تركيا • هذا بالاضافة الى أن قسطا من الفلسفة الاسلامية مكتوب بغير اللغة العربية بل هو مكتوب باللغة الفارسية على الخصوص • ولذا فلا يصح نسبة هذا التفكير المدون بالفارسية الى العربية • ولكننا نختار تسمية هذه الفلسفة باسم فلسفة اسلامية لأننا ننظر الى المسدنية التي أثمرت هذه الثمرة • والذين عاشوا تحت ظلال هذه المدنية ، ولم يكونوا اسلاميين الا أنهم ماداموا ينتسبون الى هذه المدنية فهم اسلاميون وان كانت ديانتهم ليست الاسلام • فحنين بن اسحق اسلامي ولكنه مسيحي الديانة ، وثابت بن قره اسلامي ولكنه صابىء الديانة ، فهذه الفلسفة الاسلامية لا تنتسب الى جنس أو دين بل هي تنتسب الى لغة ، وأمــا هذه النزعات التي ترمى الى تخصيص الفلاسفة باسم عرب أو فرس انما هى نزعات صادرة عن شيء من التعصب يجب أن نبتعد عنه • كان هذاهو رأى الخضيرى وهو رأى منحاز الى تسمية « الفلسفة الاسلامية » • ومع ذلك فثمة اشكالية كامنة فى رأيه وهى قــوله أن « يكاد يكون كل التراجمة من غير المسلمين » •

#### والسؤال اذن:

#### لماذا التراجمة من غير المسلمين ؟

في تصديره للجزء الأول من كتابه « نشاة الفكر الفلسفي في الاسلام » يقرر على سامى النشار أن المسلمين قدموا لنا فلسفة جـديدة لم يعرفها اليونان ولا غير اليونان • ثم هرو يحصر الفلسفة على التخصيص اذ هي ، في رأيسه ، آخسر ما وصل اليسبه العقل الاسلامي الناطق باسم القران والسنة • ومن ثم فنحن في اشد الغنى عن تحجر المعتزلة العقلى ، كما أننا على بعدد كامل عن تفسير ابن رشد للاسلام في ضوء فلسفة أرسطو ٠ لقــد اطمأن المسلمون الي المذهب الاشعرى ، وتخلصوا من شوائب العقل البحت ، كما تخلصوا من أدران الغنوص • ثم يستطرد قائلا أما المذهب الرشدي فهــو ترف عقلي لم يؤثر في جميع المسلمين أدنى تأثير (١) • بل أن النشار يذهب الى أبعد من ذلك فيقرر أن فلسفة الكندي والفارابي وابن سينا وابن رشد وغيرهم من شراح فلسفة اليونان لا يمثلون ، على الاطلاق فيما تركوا من كتب ، الأصالة الاسلامية الفلسفية (٢) • ذلك أن الحياة الاسلامية كلها \_ في رأى النشار \_ ليست سوى التفسير القرآني : فمن النظر في قوانين القرآن العلمية نشأ الفقه ، ومن النظر فيه ككتاب يضع الميتافزيقا نشأ الكلام، ومن النظر فيه ككتاب أخروى نشأ الزهد والتصوف والأخلاق، ومن النظر فيه ككتاب للحكم نشأ علم السياسة ، ومن النظر فيه كلفية الهية نشأت علوم اللغة • وتطور العلوم الاسلامية جميعها انما ينبغى أن يبحث في هذا النطاق : في النطاق القراني نشات ، وفيه نضجت

<sup>(</sup>۱) على سامى النشار ، نشأة الفكر الفلسفى فى الاسلام ، ج ۱ ، ط ۸ ، دار المعارف ، ۱۹۸۱ ، ص ۲۰

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع ، ص ٤٧ •

وترعرعت ، وفيه تطورت ، وواجهت عسلوم الامم تؤيدها أو تنكرها في ضوئه (٣) .

واحمد فؤاد الاهوانى فى كتابه « المدارس الفلسفية » يقرر فى فصل بعنوان « المدارس الفلسفية الاسلمية » أن الاسلم يخلو من مدارس فلسفية منظمة ، وهذا على عكس مدارس الفقه واللغة والتفسير والمحديث التى انتشرت فى جميع انحاء العالم الاسلامى ، وعلة ذلك ، فى رأيه ، أن « الفلسفة كان ينظر اليها بعين الارتياب ، واتهم المشتغلون بها بالكفر والالحاد ، فلم يكن يتسنى للدولة أن ترعاها »(٤) ، ثم بعد ذلك يتحدث الاهوانى عن الكندى والفارابى وابن سينا ولا يتحدث عن ابن رشد ، ولكن يرد ذكره عندما يتحدث عن تكفير الغلزالى للفلاسفة فيقول « ولم يستطيع ابن رشد فى « تهافت التهافت » أن يقنع الجمهور بعدم صحة هذه التهم ، وانتهى الأمر بالفلسفة الى الانزواء ، ودخلت فى مباحث علم الكلام الذى أصبح يسمى علم التوحيد »(٥) ،

وفى كتاب «تاريخ الفلسفة فى الاسلام» لدى بور وترجمة أبو ريده يقول المؤلف « فى مذهب أبن رشد ثلاثة آراء الحادية تجعله مخالفا لما أثبتته علوم العقائد فى الديانات الكبرى فى عصره وأولها قدم العالم ، وثانيها قوله بارتباط حوادث المكون جميعها ارتباط عملة بمعلول ، وثالثها قوله بفناء جميع الجزئيات(٦) .

وتأسيسا على ما تقدم يبين أن ثمة تناقضا فى اعتبار ابن رشد فيلسوفا اسلاميا • فهاو على الرغم من أنه كان منشغلا بتأويل النص القرآنى الا أن المؤرخين المذكورين آنفا تشككوا فى كونه فيلسوفا اسلاميا • يبقى اعتباره فيلسوفا عربيا • ولكن يلزم من هذا الاعتبار سؤال : هل

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع ، ٢٢٧٠

<sup>(</sup>٤) أحمد فؤاد الاهواني ، المدارس الفلسفية ، مكتبة مصر ، القاهرة ، ١٩٦٥ ، ص ١٢٤ ٠

<sup>(</sup>٥) نفس المرجع ، ص ١٤٧ -

<sup>(</sup>۱) دى بور ، تاريخ الفلسفة فى الاسلام ، ترجمة أبو ريده ، ط۳ ، القاهرة ، ما ١٩٥٤ ، ص ١٩٠٨ ٠

من الممكن أن يكون كذلك ؟ اذا كان الجواب بالايجاب فيلزم منه ألا يكون هذا الجواب مردود الى أن ابن رشد كان يكتب باللغة العسربية ، لأن اللغة ، أية لغة ، هى ، فى نهاية المطاف ، ثقافة ، ومن ثم يثار هذا السؤال : اذا كان ابن رشد فيلسوفا عربيا فما هى قضايا الثقافة العربية التى تناولها ابن رشد حتى يمكن أن ينعت بهذا الوصف ؟

هذا عن الاشكالية الأولى أما الاشكالية الثانية فتستلزم، في البداية، تحديد عقلانية ابن رشد حتى يمكن الحكم على مدى مسايرة الباحثين لهذه العقلانية ، وفي تقديري أن عقلانية ابن رشد تقليم في المعلاقة العضوية بين التأويل والبرهان ،

يقرر ابن رشد حق الفيلسوف أو الراسخ فى العلم فى « تاويل » النص الدينى بما يتفق وطبيعة البرهان العقلى ، ويعلم ابن رشد التاويل بأنه « اخماراج دلالة اللفظ من الدلالة المحقيقيات الى الدلالة المجازية »(٧)، وهو يقول ذلك في شان العلاقة بين الشريعة والبرهان،

يقول « فان أدى النظر البرهانى الى نحو ما من المعرفة بموجود ما فلا يخلو ذلك الموجود أن يكون قد سكت عنه فى الشرع أو نطق به فان كان مما سكت عنه فلا تعارض هناك وهو بمنزلة ما سكت عنه من الاحكام فاستنبطها الفقيه بالقياس الشرعى • وان كانت الشريعة نطقت به فلا يخلو ظاهر النطق أن يكون موافقا فلا قول هناك وان كان مخالفا طلب هناك تأويله » • ومن شأن التأويل أن يخرق الاجماع اذ لايتصور فيه اجماع على حد قول ابن رشد • ولهـــذا يمتنع تكفير المؤول ، أى لا تكفير مع التأويل • ولهذا غلط ابن رشد الغزالى عندما كفر هذا الاخير الفلاسفة من أهل الاسلام مثل الفارابى وابن سينا •

وفى ضوء هذا التحديد لعقلانية ابن رشيد نحاول تقييم كتاب ابن رشد ، فثمة بحث بعنوان «نظرية ابن رشد فى النفس والعقل» لمحمود فهمى زيدان يدور على نظرية ابن رشد فى طبيعة العقل الانسانى التى

<sup>(</sup>V) ابن رشد ، فصل المقال ٠٠٠ ، ص ٣٤ ٠

تحاول التوفيق بين نظرية أرسطو فى العقل وعقيدة الدين فى خـلود النفس ، وبعد عرض النظرية يخلص المؤلف الى القول بأن ابن رشد لم ينجح فى محاولته الدفاع عن عقيدة الاسلام فى خلود النفس (ص2٨) ،

وفى تقديرى أن مسالة الدفاع عن العقيدة ليست من شأن الفلسفة بل من شأن علم الكلام ومنشآ علم الكلام دليل على ما نقول و فقد حلت المعتزلة من تاريخ الاسلام محل المدافعين عن المسيحية في أول أمرها من تاريخ المسيحية و فكما أن أولئك المدافعين هما الذين أسسوا علم اللاهوت بمناظراتهم مع الفلاسفة الوثنيين كذلك أسست المعتزلة كلام الاسلام والمجادلة بين المعتزلة والملحدين وأصحاب سائر الأديان هي مصدر كلامها ولا يفهم شيء من مغزى كلامها الا عند مراجعته على هذا الأصل والقول على خلاف ذلك يعنى رد الفلسفة الى علم الكلام وهذا الرد يعنى امتناع التفلسف و

وبعد بحث محمود زيدان بحث أحمد صبحى بعنوان «هل احكام الفلسفةبرهانية : دراسة لموضوع التوفيق بين الدين والفلسفة » وفي اتجاه زيدان يسير أحمد صبحى فيقرر أن نظرية ابن رشد في التوفيق بين الدين والفلسفة \_ ناهيك عن أقواله في التأويل \_ لم تسهم بدور ايجابي بقدر والفلسفة \_ ناهيك عن أقواله في التأويل \_ لم تسهم بدور ايجابي بقدر ما أثارت من ردود فعل سلبية • فهو يبطن القـــول بازدواجية الحقيقة حين يعلن وحدتها ، ثم يبطن استعلاء فكريا (ص٤٨) • ومن ثم ينتهي الى نتيجة مفادها أنه كان الأجدر اما أن يرفض نظرية المبرهان عنــد أرسطو مثل ما فعل ابن تيمية ، أو القول بأن الحقيقة الدينية موضوع أرسطو مثل ما فعل ابن تيمية ، أو القول بأن الحقيقة الدينية موضوع أيمان وليست موضوع فلسفة (ص٠٢) • ومن ثم كان الغزالي محقا ، في رأى أحمد صبحي،حين جاهر بالعداء للفلسفة فانه بصدد مسائل الدين تأويل متشابه الآيات ، لأن ذلك بدعة ، وانما ينبغي الامساك وعــدم التصرف فيها بتأويل فضلا عن لزوم الكف عن التفكير في المسائل الالهية » التصرف فيها بتأويل فضلا عن لزوم الكف عن التفكير في المسائل الالهية »

واذا كان أحمدصبحى ينكر التأويل لأنه بدعة مسايرا في ذلك الغزالى فان مرفت عزت بالى في بحثها المعنسون « موقف ابن رشد من مشكلة

الخير والشر » ليست واضحة في مسألة التأويل اذ هي تقول « استطاع ابن رشد أن يجمع بين الأدلة المتناقضة في هذه المسألة ( أي المنقسول والمعقول ) بواسطة التأويل ، وهي الطريقة المتوسطة التي اتبعها لتجنب طريقة الأشاعرة وطريقة المعتزلة مع أنه قد نهي عن التآويل وعابه على أصحاب المذاهب الأخرى ، وكان جوابه حين سئل عن سبب اضطرار الي التأويل مع نفيه له في كل مكان أنه اضطر اليه ليوضح الأمر للجمهور في هذه المسألة » ( ص ٣٦٠ ) وهدذه العبارات لم تنقلها بالي عدن ابنرشد وانما نقلتها عن محمدلطفي جمعة في كتابه «تاريخ فلاسفة الاسلام» التأويل اذ هو لازم من لزوم اعمال العقل في النص القرآني ، وأن هذا اللزوم ممتنع عند الجمهور ومقصور على الراسيخين في العلم ، أي الفلاسفة .

وفيما يختص بعلاقة ابن رشد بالفلسفة اليونانية ثمة بحثان احدهما لسعید مراد بعنوان « ابن رشد بین حضارتین » والآخر لنبیله زکری زكى بعنوان « ابن رشد والمؤثرات اليونانية في فلسفته الكلهية » · في البحث الأول يحاول سعيد مراد التدليل على استقلالية فكر ابن رشد ، وهو في هذا التدليل يقف عنه مستوى الأمثلة ، وليس عند المستوى النظرى · يقول « ان ابن رشد يعتمد على التحليل اللغوى الألفاظ ثم يعتمد على التقسيمات ، وقد يكون ذلك اثرا للثقافة اليونانية لا للثقافة العربية الاسلامية الا أن أبن رشد يضرب الامثلة من واقع التاريخ الثقافي للامة العربية والاسلامية • وفي « تلخيص كتاب أرسطو في الشعر يطبق ابن رشد قواعد أرسطو على الشعر العربي • وهذا غير ممكن بدون الالمام بالثقافتين العربية الاسلامية واليونانية الغربية (ص٣٤٨)٠ وفي كتاب « الجدل » يحاول ابن رشد تقديم أمثلة من تراثنا · وفي تلخيص كتاب « البرهان » يضرب ابن رشد أمثلة من التاريخ الاسلامي ، وفي تقديري أن سعيد مراد قد جانبه الصواب في فهم معنى استقلال الفكر • فاستقلال الفكر يعنى في المقام الأول رفض تحكم أية سلطة غيــر سلطة الفكر ٠ واذا كان ابن رشد على نحو ما يرى سعيد مراد خاضعا لسلطة أرسطو فمعنى ذلك انتفاء استقلال الفكر عند ابن رشد وبالتالي انتفاء العقلانية ٠

وفى تقديرى أن ابن رشد لم يكن خاضعا لسلطة أرسطو على النحر التى كانت عليه السلطة المسيحية ، فالعسلاقة العضسوية بين التاويل والبرهان هى التى تميز ابن رشد من أرسطو ، وهذا على خلاف مايذهب اليه سعيد مراد من موافقته على السرأى القائل بأن ابن رشد متأثر فى مفهومه عن التأويل بالثقافة الغربية اليونانيسة (ص٣٤٨) ، فمفهوم التأويل لم ينشأ فى الثقافة الغربية الا عند شليرماخر فى القرن التاسع عشسر ،

آما نبيله زكرى زكى فعلى الرغم من أنها تسم ابن رشد بأنه صاحب نزعة عقلية ونقدية (ص٢٦٥) ، الا أنها لاتتصور ابن رشد الا على أنه مجرد شارح ومفسر وملخص لأرسطو • فأدلته على قدم العالم أدلة أرسطية • ورفضه لفكرة الفيض متأثر فيه بأرسطو (ص٢٧٦) • ومع ذلك فأنها في فقرة أخرى تقول أن العالم عند أبن رشد وجد عن الله منذ الأزل بمعنى أنه فيض الله في الزمان (ص ٢٧٢ ، ٢٧٤ ) • وتختم بقولها أن أبن رشد أراد أبراز منهجه المعروف في التوفيق بين الشريعة والحكمة فلايكون قد خرج عما ورد في الشرع أو تجاوز • واذا كان ذلك كذلك فلماذا كفر أبن رشد ؟

وقد انشغل محمود لطفى حمدى زقزوق بمسالة التوفيسق بين الشريعة والحكمة فى بحثه المعنون « الحقيقة الدينية » وهو يقرر منذ بداية بحثه بأن تعاليم الاسلام جميعا تسير فى اتجاه وحصدة الحقيقة (ص٩٣) ، ومن ثم فقد كان ابن رشد على اقتناع تام بعدم وجود أى تناقض بين الحقيقة الفلسفية والحقيقة الدينيسة (ص٩٨) ، وبأن ثمة اتفاقا بين الشريعة والحكمة (ص١٠١) ، وفى تقديرى أن لفظ « اتفاق » هنا فى حاجة الى مراجعة وعلى الأخص فى ضوء مقولة التأويل لأن لفظ « اتفاق » يعنى أننا ازاء طرفين يبدو أن كلا منهما مباين للآخر ، ومن ثم فانى أعتقد أن ابن رشد كان محقا فى استخدام لفظ اتصال بدلا من لفظ اتفاق ، فلفظ « الاتصال » الذى استخدمه ابن رشد فى عنوان كتابه « فصل المقال وتقرير ما بين الحكمة والشريعة من الاتصال » ينفى وجود طرفين ، وفى ضوء مفهوم التأويل الذى يعنى اعمال العقل فى النص الدينى يمكن القول بأن الحكمة هى الشريعة مؤولة ،

## فلسفة اسلامية أو عربية

## فتح الله خليف

أمر معلوم أن هذه الفلسفة قد وضع لها أهلها اسما اصطلحوا عليه، فلا يصح العدول عنه ، ولا تجوز المشاحة فيه ، فابن سينا في مؤلفاته الفلسفية ، في الشفاء والنجاة يستخدم تعبير « المتفلسفة الاسلامية » ، وكذلك الشهرستاني في كتاب الملل والنحل يستخدم تعبير « فللسلمة الاسلام » في مواضع متعددة ،

وفى كتاب أخبار الحكماء للقفطى ومقدمة ابن خلدون وردت عبارة: « فلاسفة الاسلام » « وحكماء الاسلام » • ولظهير الدين البيهقى كتاب بعنوان « تاريخ حكماء الاسلام » • ويتحدث الشهرزورى فى كتابه نزهة الأرواح وروضة الافراح عن « الحكماء المتاخرين من الاسلاميين » •

هذا هو الرأى المختار في التسمية عنسد مصطفى عبد الرازق في كتابه « تمهيد لتاريخ الفلسفة الاسلامية ، وعند ابراهيم مدكور أيضا الذي اختار لاهم كتبه عنسوانا هو « في الفلسفة الاسلامية : منهج وتطبيقه » وهو أيضا الرأى المختار لجمهور تلاميذ الشيخين المشتغلين بالفلسفة الاسلامية الى يومنا هذا ، ولم يخرج على هدا الاجماع في زماننا فيما أعلم الا عاطف العراقي الذي جساء أسمه على صدر كتاب ابن رشد مقرونا بعبارة :

أستاذ الفلسفة العربية •

نحن اذن أمام خروج عن الاجماع بين المشتغلين بالفلسفة الاسلامية لامسوغ له ،الا اذا كان عاطف العراقي قسد اختار أن يقف مع جميل

<sup>(\*)</sup> أستاذ الفلسفة الاسلامية ورئيس قسم الفلسفة باداب الاسكندرية سابقا ،

صليبا وخليل الجر ليقول مع جميل صليبا بدين عربى بدلا من الدين الاسلامى • ففى أوائل الستينات قرأت لجميل صليبا وخليل الجر فى بيروت كتابا بعنوان « تاريخ الفلسفة العربية » • بل ان جميل صليبا يتحدث عن دين عربى فيقول : « أما أن أكثر الفلاسفة من أصل غيربى فلا نكران له ، لكن الذى لا نجد له مستساعا هذا القول بأن الفلسفة التي يسميها العامة : فلسفة اسلامية ليست تستند الى الجنس العربى •

نصن نتكلم عن فلسفة عربية ، كما نتكلم عن دين عربي » •

والحجة التى يتذرعون بها أن هذه الفلسفة كتبت باللغة العربية ، كذلك فان تسميتها بالفلسفة الاسلامية يخسرج النصارى والاسرائليين والصابئة وأصحاب ديانات أخرى ، وهؤلاء جميعا كانت لهم مشاركة فى التصائيق العربية ، وعلى الأخص الفلسفة فضللا عن الرياضة والطب والفلك ، أى أن هؤلاء المفكرين لم يكونوا مسلمين ، ومع ذلك كتبوا فى الفلسفة بلغة عربية فمن الواجب اطلاق لفظ « الفلسفة العربية » على هذه الفلسفة التى شارك فيها المسلمون وغير المسلمين ، وكتبوا فيها جميعا باللغة العربية ،

ولكن ظهور العصبيات الجنسية وقليلا من الانصاف التاريخي كان كفيلا بتغيير هذا الاسم وتسميتها بالفلسفة الاسلامية وذلك للاسباب الاتية:

أولا: ان العرب كجنس لم ينفردوا بهذا التراث الفلسفى الضخم بل اشترك مع العرب كثير من أجناس مختلفة كالفرس والترك والهنود · كذلك فان هناك كتابات فى الفلسفة الاسلامية بغير اللغة العربية · فهناك مؤلفات فى هذه الفلسفة بالفارسية والتركية · وكذلك توجد مؤلفات كثيرة باللغات الأوروبية الحديثة كالانجليزية والفرنسية والألمانية ·

ثانيا : ان هذا الانتاج الفكرى ظهر تحت ظل المدنية الاسلامية ، تلك المدنية التى تقبلت هذا النوع من التفكير ، ونقلته الى لغتها وشاركت

فيه · ان الحضارة الاسلامية التي أحاطت بهذا الانتاج ، أي بانتاج هذر الفلسفة كانت عاملا كبيرا في تطور هذه الفلسفة ،

كذلك فان هذا الانتاج الفكرى قد نشأ في بلاد الاسلام وفي ظل دولته .

ثالثا: ان هذا الانتاج الفكرى قد تاثر الى حد كبير بعوامل ثقافية أخرى هى من صميم الديانة الاسلامية نفسها ، وسواء اكانت العوامل مساعدة أو مضادة فانها على كل حال أدت الى تطهور هذه الفلسفة ونحن نستطيع أن نتبين بسهولة الموضوعات الدينية الغريبة على الفلسفة اليونانية التى أدخلها أو أقحمها فلاسفة المسلمين على ههدذه الفلسفة كالنبوة والعناية الالهية والمعاد وهى من فروع العلم الالهى عند ابن سينا كذلك اجتهد المسلمون فى التوفيق بين عقيدتهم وبين موضوعات الفلسفة اليونانية ، ونحن نعلم أن كتاب « فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال » من أهم كتب ابن رشد فى هذا المقام .

رابعا: ان أقسام الفلسفة والتساريخ والآثار في الجامعات المصرية اصطلحت على هذه التسميات: فلسفة اسلامية ، تصوف اسلامي ، تاريخ اسلامي ، فتوحات اسلامية ، آثار اسلامية ، حضارة اسلامية .

هذه المناهج والتسميات لايجوز الخروج عليها دون مقتضى ، كما لا يجوز أن يتحمل المجلس الأعلى للثقافة ولجنة الفلسفة وزر هـذا الخروج ، ولذلك نوصى بأن تتولى لجنة من بين أعضاء لجنـة الفلسفة بالمجلس مراجعة النص قبـل أن ندفع به الى المطبعة ، لـكى لا تترك اصدارات المجلس لاهواء الناس وانحرافاتهم ،

## ابن رشد : هوية عربية أم اسلامية

#### حسامد طاهس

ابن رشد هو آخر كبار الفلاسفة المسلمين في العصر القديم • توفي في نهاية القرن السادس الهجرى ( الثاني عشر الميلادي ) ، وانتقل اثره اللي أوربا ، فأحدث فيها نهضة فكرية كان لها ما بعدها • أما اهتماماته فقد تنوعت بين ثلاثة مجالات رئيسية هي : الفقه والطب والمفلسفة • ولم يكن الجمع بين هذه المجالات وأمثالها غريبا لدى علماء المسلمين في المساضي •

تشير حياة ابن رشد في مرحلتها الأولى الى أنه كان يتم اعداده ليواصل دور أسرته العريقة في مجال القضاء والقضاء الاسلامي - كما هو معروف - يتطلب الالمام الجيد بالقرآن الكريم والسنة النبوية ، واتقان علم الفقه ، والتخصص في أحد مذاهبه السائدة في المجتمع ( وهو حيننذ المذهب المالكي في المغرب والاندلس ) وقد كان جده ، وأبوه قاضيين ، وظل هو يطمح لتولى قضاء عاصمة الأندلس : قرطبة ، حتى حظى به في النهاية ، فحقق بذلك رجاء أسرته فيه ، ولم يكتف بتولى المنصب ، وانما وضع كتابا متميزا في مجال الفقه المقارن بعنوان « بداية المجتهد ونهاية المقتصد » مازال يعتبر مرجعا أساسيا لدارس الفقه حتى العصر الحاضر في كل بلاد الاسلام ،

لكننا نرى ابن رشد يعكف على دراسة الطب ، ويؤلف أيضا فيد. ( كتاب الكليات ) ويحيل قراءه (بضمالقاف) لاستكمال معلوماتهم الى صديقه الطبيب الشهير ابن زهر ، وعندما يحال ابن طفيل الى التقاعد ، يستدعيه أمير الموحدين ليصبح طبيبه الخاص ، وبالتالى مستشاره ،

اما في مجال الفلسفة ، فتبدأ قصة اشتغال ابن رشد بها تحقيقا

<sup>(\*)</sup> استاذ ورئيس قسم الفلسفة ... كلية دار العلوم بجامعة القاهرة · ( حوار حول ابن رشد )

لرغبة أمير الموحدين ( أبى يعقوب يوسف ) - وكان حاكما مثقفا - فى تبسيط مؤلفات أرسطو ، وتحرير عبارة مترجميه الى العربية ، ومنذ نقل أبن طفيل تلك الرغبة الى أبن رشد ، وحضه على تنفيذها ، عكف على مؤلفات أرسطو المترجمة الى العربية ، وبذل كثيرا من الجهد فى المقابة بين نسخها المتعددة ، حتى تمكن فى النهاية من تحرير أقرب عبارة ممكنة ، ثم تلخيص وشرح مؤلفات أرسطو ، ونتيجة جهوده الموفقة فى هذا الصدد ، أطلق عليه لقب « الشارح الاكبر » .

وفى مجال الدفاع عن الفلاسفة ضد هجوم الغزالى الذى شنه عليهم فى كتابه ( تهافت الفلاسفة ) ، كتب ابن رشد كتابه الشهير ( تهافت التهافت ) مبينا فيه ضعف المنهج الجدلى الذى استخدمه الغزالى فى الهجوم على الفلاسفة الذين يستخدمون المنهج البرهانى ٠٠ وهى فكرة سوف تعود للظهور بشكل أوضح فى كتبه الخاصة فيما بعد ٠

ان الكتابين اللذين يعدان ـ بحق ـ هما التعبير الصادق عن فكر ابن رشد وفلسفته هما « مناهج الادلة في عقائد الملة » و « فصل المقال، فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال » •

فى كتاب « مناهج الادلة » رد تفصيلى على الطرق البحدلية التى اتبعها المتكلمون المسلمون فى اثبات العقلات العسلامية ( المعتزلة ، الاشاعرة ، الماتريدية ) مع بعض الاشارات الى كل من ( مذهب السلف، ومنهج الصوفية ) ، وفى هذا الكتاب تبرز فكرة ابن رشد المحورية فى ضرورة التفرقة بين عالمى الغيب والشهادة ، وهى تلك التفرقة التى تجنبنا الكثير من المشكلات التى تورط فيها علماء المكلام ، وقسموا بالتالى الامة الى فرق ومذاهب متناحرة ،

وفى كتاب ( فصل المقال ) يلخص ابن رشد \_ على نحو جـدير بالاعجاب \_ فكرته الرئيسية عن الصلة بين الفلسـفة والدين ، أو بين الحكمة الانسانية والشريعة الالهية ، بناء على وحدة مصدرهما ، واتحاد مقاصدهما ، أما عند افتراض حدوث الخلاف بينهما ، فينبغى اللجوء

الى ( منهج التأويل ) حسب ما تقتضيه قواعد اللغة العربية التى نزل بها القرآن الكريم ، واستخدمها العرب فى كلامهم الأدبى الراقى .

وهكذا تتحدد شخصية ابن رشد من خلال المجالات الئلاثة التى توزعت فيها اهتماماته ، وهى ( الفقه والطب والفلسفة ) ومنها \_ فى رأيى \_ ينبغى يبدأ البحث الحقيقى عن هلويته الحقيقية ، وبنظرة تحليلية الى كل واحد من هذه المجالات ، يمكن أن نخسرج منها بنتيجة محسددة ،

اما مجال الطب ، فمن المعروف أنه علم عالمى ، لا ينسب لبلد بعينه ، أو حتى لعصر بعينه ، وهو فن تراكمى يستفيد فيه اللاحق من خبرة السابق ، ولم يحدث حتى الآن أن جرى الحديث عن طب مصرى أو يونانى أو رومانى أو هندى ، ، ، الخ ،

واما الفقه ، فهو علم اسلامی أصيل ، نشأ فی أحضان القسران الكريم ، والسنة النبوية ، وكانت أحكامه التفصيلية تتزايد كلما ظهرت مشكلات جديدة فی المجتمعات الاسلامية ، ومن المقرر أن الفقه الاسلامی قد تلون تبعا للمجتمعات والاماكن التی نشأ فیها : فالفقه المالكی الذی نشأ فی المدینة المنورة یختلف بدون شك عن الفقه الحنفی الذی نشأ فی العراق ، ومع ذلك ، فقد حاول بعض كبار الفقهاء أن يضبطوا قواعد هذا العلم ، وأن يضعوا لها قوانين كلية ، فنشأ الی جوار علم الفقه : علم أصول الفقه ، وهو بمثابة المنطق بالنسبة لسائر العلوم ، والخلام، هنا أن ابن رشد قد استوعب هذا العلم ، وتمكن من أصوله ، ووضع فيه مؤلفا قيما مازال تأثيره مستمرا حتی اليوم ، وهو من هذا الجانب يعد أحد فقهاء الاسلام ، وواحد من أهم من ألفوا فيه ، بالاضافة طبعا الی تطبیق هذا العلم النظری فی میدان القضاء ،

وأخيرا نصل الى المحور الثالث من اهتمامات ابن رشد ، وهو الفلسفة ، ويمكن الحديث عنها فى ثلاث مستويات : الأول مستوى التلخيص والشرح لمؤلفات أرسطو ، التى كانت تتسم بعباراتها المعقدة

الصعبة ، نتيجة ترجمتها القاصرة منذ البداية ، وعدم تناول هذه الترجمة بالقدر اللازم من التنقيح ، وقد تركز عمل ابن رشد ـ على هذا المستوى ـ في تحرير عبارة أرسطو المترجمة الى العربية مما يشـوبها من ركاكة وتعقيد ، واضطره هذا العمل الى أن يضع لهـا تلخيصا ، ثم شرحا متوسطا ، ثم شرحا موسعا ، وقد زاد اعجاب ابن رشد بأرسطو مع زيادة معايشة عمله من الداخل ، وأدرك ـ مثل غيره من المفكرين ـ انه يقوم بتقديم نتاج أحد كبار العقول البشرية المتميزة عبر التاريخ ، وخرج من هذه التجربة ـ في رأيي \_ بالتفرقة الشهيرة بين ثلاث مستويات من الادلة : الدليل الخطابي ، والدليل الجدلى ، والدليل البرهاني ،

وهى التفرقة التى سوف يستفيد منها كثيرا فى كتابه « مناهج الأدلة » وهنا ناتى الى حقيقة هذا الكتاب الذى حاول فيه ابن رشد للسلامية مناطقا من منطلق اسلامى أصيل للهذا المعقبات المعقبات الاسلامية الواردة فى نصوص القرآن الكريم بالأدلة العقلية كى تساندها ولا تتعارض معها ، وفى سبيل ذلك ، شن حملة قوية ضد علماء الكلام المسلمين الذين أخطأوا فهم هذه النصوص ، وأخطأوا أيضا فى استخدام أدلة أقل مستوى من الأدلة البرهانية ،

أما كتاب ابن رشد المركز جدا « فصل المقال » ، فهو تحفة نادرة يثبت فيه ان الفلسفة والشريعة يتجهان لمقصد واحد ، وأنهما ينبغى أن يتصالحا من أجل تقديم أفضل تصور ممكن للألوهية الى الانسان ، واذا كانت الفلسفة الحقة هى نتاج العقل الانسانى ، فليس هـــذا العقل فى الحقيقة الا منحة الله الى الانسان ، كذلك فان الشريعة هى منحته الى البشرية ، ٠٠٠ ولا يمكن أن تتعارض منحتان آتيتان من مصدر واحد ،

من هذا التحليل البسيط يتبين أن ابن رشد هو أحد أطباء العرب المسلمين ، ومن أهم فقهاء المسلمين ، ومن أبرز فلاسفة المسلمين الذين كتبوا باللغة العربية ٠

## اشكالية العقىلانية الرشدية في الكتاب التذكاري

## محمود أمين العالم

مدخل: كل قراءة في تاريخ الفلسفة هي في ذاتها قراءة فلسفية ولهذا تختلف وتتعدد القراءات من حيث المنهج والرؤية و فتأريخ الفلسفة أو تاريخ أي لحظة من لحظاتها ليس مجرد رصد تقريري وصفى لاحداث عملية خارجية وانما هو تعامل تحليلي تفسيري تقييمي لمفاهيم وتصورات وأنساق ورؤى في سياق تاريخي بعينه ولهذا فاي تأريخ فلسفي راهن هو ممارسة فلسفية راهنة وان تعلق هذا التأريخ بلحظة فلسفية قديمة وسواء كانت هذه الممارسة اتفاقا أو اختلافا مع تلك اللحظة أو كانت تبينا لبعض جوانبها والمتدادا متطورا لها وسواء تحقق ذلك بشكل صريح أو ضمنى واليس هناك حياد مطلق في التاريخ الفلسفي و

ولهذا فان قراءتنا لفلسفة ابن رشد خسلال قراءتنا لدراسات هذا الكتاب التذكارى عن فلسفته،قد تكون له الحقيقة لهراءة لفلسفات هذه الدراسات ، بقدر ما هى كذلك محاولة لقراءة فلسفة ابن رشد نفسها عبر قراءة هذه الدراسات ، وفضلا عن ذلك ، فان الحرص على ابراز العقلانية في عنوان هذا الكتابالتذكارى، قد لايكونمتعلقا بتحديد دلالتها في هذه الفلسفة فحسب ، بقدر ما هو متعلق كذلك بالوضع الراهن للعقلانية في فكرنا العربي المعاصر ، بل لم يكن اختيار فلسفة ابن رشد موضوعا للدراسة أمرا اعتباطيا في تقديرى ، فاللحظة الفلسفية الرشدية القديمة في القرن الثاني عشر الميلادي تكاد تتماثل مع اللحظة الراهنة في واقعنا العربي الراهن ، ذلك أن ابن رشد الذي أحرقت كتبه ونفي عن بلده في

<sup>(\*)</sup> المشرف على اصدار الكتاب الدورى « قضايا فكرية » ·

هذا القرن البعيد ، مايزال حتى اليوم فى أكثر من بلد عربى ، تحرق كتبه ويسجن وينفى ويغتال كذلك فى شخص العديد من المفكرين والمبدعين والمثقفين العرب، وماتزال قضية العقلانية حتى فى حدودها حالرشدية حتائى من المحاصرة والادانة بل والتكفير كذلك ،

ولهذا ، فان قراءتنا لدراسات هذا الكتاب ليست بهدف العودة الى فلسفة ابن رشد أو الى تجاهلها ، وليست بهدف البحث عن نقاط اتفاق أو اختلاف مع اطروحات هذه الدراسات المختلفة حول فلسفة ابن رشد ، أو تجاهلها كذلك ، وانما هى محاولة لاثارة حـــوار فلسفى مع هذه الدراسات حول دلالة العقلانية وحدودها فى الفلسفة الرشدية ، وحول مفهوم العقلانية بشكل عام فى عصرنا الراهن ، بهدف أن ننقل الفلسفة الى قلب الحوار الدائر فى بلادنا حول قضية التنوير العقلانى ، لاغناء هذا الحوار وتعميقه ، وانعاش الفكر الفلسفى عامة فى ثقافتنا وحياتنا العربية الراهنة .

فى ضوء هذا ، ستتلف هذه الدراسة من أربعة محاور : الأول هو عرض تمهيدى عام لدلالة العقلانية ، والثانى هو قــراءة دراسات هذا الكتاب عن فلسفة ابن رشد لتحديد دلالة العقلانية فيها ، والثالث تعليق عام على الدراسات ، أما المحور الرابع فهو محاولة لتقديم قراءة خاصة للعقلانية الرشدية ، ومدى راهنية هــذه العقلانية الرشدية فى واقعنا وعصرنا الراهن ،

العقدانية : قد يوحى مصطلح العقلانية بمعنى محدد مباشر هو الاستعانة بالعقل في كل ممارساتنا النظرية والعملية بل في رؤيتنا للعالم والحياة عامة ، لكن القول بالاستعانة بالعقل قد لا يعنى العقلانية في الممارسة بالضرورة ، بل قد يستخدم العقل في كثير من الأحيان لتحقيق اهداف أو نتائج غير عقلانية وما أكثر الأمثلة ، ولهذا فالمعنى المباشر لمصطلح العقلانية لا يحدد لنا شيئا في الحقيقة ، بل لعله أن يكون دورا منطقيا أقرب الى التحليل الاشتقاقي للمصطلح منه الى النفسير الموضوعي له ، وخاصة أن مصطلح العقلانية يتضمن مفاهيم النفسير الموضوعي له ، وخاصة أن مصطلح العقللانية يتضمن مفاهيم

مختلفة باختلاف الفلاسفة • وليس هنا مجال لرصد مفهوم العقلانية ومتابعته عند مختلف المذاهب الفلسفية ، وانما لتحديد بعض السامات العامة للعقلانية ، هذه السمات التي يمكن أن تكون مشتركة - بمستوى أو باخر - بين مختلف هذه المذاهب الفلسفية •

فالعقلانية ـ في تقــديري - هي المارسة التي يقوم بها العقل لتحصيل معرفة بحقائق الوجود من حوله ، سواء كانت حقائق طبيعية او كونية ، او حقائق معنوية او نفسية او اجتماعية • والمعسرفة التي محصلها العقل ليست هي المعرفة المباشرة بالجزئيات أو العناصر الحسية في الوجود ، وانما هي المعرفة بالعلاقات الكلية والضرورية التي تربط يين هذه الجزئيات والعناصر الحسية وتفسرها • ويمتد مفهوم العقلانية كذلك الى أشكال السلوك الانساني تفسيرا وتقييما لها بذات المنهج ٠ وتختلف مفاهيم العقلانية أساسا حول نقطة الانطللق أو المصدر الأول للفعل العقلاني لوصح التعبير • فهناك من الفلاسفة من يرى أن مصدر المعرفة هو العقل نفسه ، أي أن فعـل التعقل يعنى تأطير الموجودات \_ موضوع المعرفة \_ وترتيب عناصرها بما يضفى عليها من قوانينه وقواعده المخاصة التي تحول تفاصيلها وجزئياتها الى دلالات كلية ضرورية ٠ أو بتعبير آخر ، القول بأن في العقل مكونات فطرية ذاتية هي التي تضفي المعقولية على الموجودات ، أي تضفى عليها سمة الكلية والضرورة • ويمكن أن نسمى هذا النمط العقلاني بالعقلانية المثالية • ولكن هناك من الفلاسفة من يختلفون مع هذا المعنى للعقلانية ويرون أن نقطة البداية في الفعل المعرفي العقلاني هي الموجودات الخارجية نفسها • فهذه الموجودات المخارجية المتعددة المتجزئة المتنوعة ، تقوم فيما بينها علاقات كلية ضرورية يجردها العقل ويستخلصها منها بفضل تكوينه الخاص المؤهل لذلك ، وبرغم الاختلاف بين هذين النمطين ، فأن العقلانية في كليهما هي فعل معرفي يتحقق باقامة نسق من العلاقات الكلية والضرورية في الرجود في تجلياته المختلفة ، سواء كان مصدر هذه العلاقات الكلية والضرورية المكونات الأولية الفطرية للعقل ، أو كان مصدرها التجربة الموضوعية ٠

وبرغم الاختلاف بين هذين النمطين من العقلانية ففى كليهما اقرار بمكونات ذاتية فى العقل تسهم فى عملية المعسرفة سواء كانت هذه المكونات هى التى تضفى الطابع الكلى والضرورى على الوجود ، بحسب الاتجاه العقلانى المثالى ، أو كانت تكسوينات ذاتية مؤهلة لاستخلاص الدلالات الكلية والضرورية من التجربة الخارجية ، كما أن هذين النمطين المختلفين من العقلانية يشتركان فى أن الفعل العقلانى عند كليهما يتحقق دون أى مرجعية متعالية من خارج التجربة الانسانية ،

على أن الفعل العقلانى ليس عملية اجرائية ثابتة ونهائية ، كما أنه ليس عملية تبدأ من فراغ ، وانما يغنى ويتطور ويتجدد بالممارسة المعرفية المتجددة بتجدد وقائع الحياة وبخبراتها ومكتسباتها المتجددة . ولعل هذا هو ما يجعل للعقلانية أكثر من مفهوم واحد ، ويضفى على تنوع أحكامها ونتائجها طابع احترام الاختلاف وتجنب الأحكام المطلقة القاطعة ، والحرص على روح النقصد والمراجعة والاختبار المتصلل لأحكامها نفسها ، فضلا عن روح التسامح والرؤية التاريخية والكلية المتفتحة المتجددة في ممارستها ، ولهذا تكاد العقلانية أن تكون مرادفة للعلم وان لم تتسم بالدقة المنهجية والتجريبية التي للعلم ،

والعقلانية لا تمارس فعلها على نحو تجزيئى ، وانما خلال بنية نسقية تجمع بين كونها أداة معرفية من ناحية ، وكرى وعاء يستوعب وينظم ويرتب ما استخلصه من معارف ويضفى عليه طابع الكلية والضرورة ، ولهذا فالعقلانية رؤية نظرية شاملة وليسحت مجرد عملية اجرائية جزئية ،

ولهذا فاننا عندما نتصدى لدراسة الاتجاه العقلانى لمفكر أو فيلسوف ، لا ينبغى أن نكتفى بالتقاط فكرة هنا أو فكرة هناك ، أو نقف عند تعريف هنا أو هناك ، لنستخلص الدلالة العقدلانية لفلسفته أو نكتفى بالحكم المجرد العام عليها ، بل لابد من أن نتبين النسق العلم لهذه الفلسفة في تكاملها حتى نتمكن من تحديد دلالة هذه الفكرة أو هذا التعريف ، فضلا عن الدلالة العامة للعقلانية في فلسفته ،

هذه فى تقديرى هى ملامح عامة للعقسلانية كمفهوم وكمنهج فى دلالتها العامة الخالبة من القواعد المحددة ، أو الانتساب الى فيلسوف بعينه أو فلسفة بعينها ، ولست أقصد بهذا أن أفرض مفهدوما معينا للعقلانية ، فما عرضته هو أقدرب الى المشترك بين مختلف المدارس الفلسفية العقلانية ، ولست أقصد كذلك أن أتخذ من هذا المفهوم للعقلانية ، معيارا للحكم على فلسفة ابن رشد أو على مختلف الدراسات فى هدذا الكتاب المكرس لدراسة فلسفة ابن رشد و وانما قصدت أن أقدم اطارا عاما لمفهوم العقلانية ليكون تمهيدا للحوار مع دلالة العقلانية فى دراسات هذا الكتاب وفى فلسفة ابن رشد نفسه ،

## ٢ ـ قراءة لكتاب « الفيلسوف اين رشد » :

يضم هذا الكتاب دراسات عديدة لابرز المتخصصين فى الفلسفة العربية الاسلامية عامة وفلسفة ابن رشد خاصة ، وفى مقدمتهم ابراهيم بيومى مدكور وعاطف العراقى ، والكتاب على جانب كبير من الجدية والقيمة لا بموضوعه فحسب بل بتنوع واختلاف التوجهات والمناهج فى تناول موضوعه ، مما يجعله صورة حية لمستوى دراسات الفلسفة العربية الاسلامية فى جامعاتنا المصرية ،

وقد رأيت أن أقوم بقراءة دراسات هذا الكتاب فى تسلسلها فيه ، حتى لا أفرض عليها منذ البداية تصنيفا فكريا أو منهجيا معينا • ولن أعرض فى قراءتى لهذه الدراسات لتفاصيلها المختلفة ، وانما سأكتفى بالتركيز على دلالة العقلانية الرشدية فى كل منها • فهذا هو موضوح هذه الورقة ، وهذا هو المطلوب منى •

ولكن الملاحظ فى أغلب الدراسات هو الاشارة العامة الى عقلانية ابن رشد دون تحديد واضح الى دلالة هذه العقلانية أو الى مرتكزاتها على أنى سأحاول أن أتكشف هذه الدلالة من السياق العام لكل دراسة فضلا عن منهجها •

وأولى الدراسات لهذا الكتاب بعد المقدمتين التمهيديتين القيمتين

لمدكور والعراقى هي دراسة مراد وهبة حـول « مفارقة ابن رشـد » • ويلخص مراد وهبة هذه المفارقة في أن ابن رشد كان ممهدا للتنوير في أوروبا على حين أنه كان موضع اضطهاد في أمته • ولقد وجد مـراد وهبة اجابته على الشق الأول من تساؤله في الأوضاع الاقتصادية والاجتماعية التي كانت تتخلق في أوروبا في القرن الثالث عشر خروجا من المرحلة الاقطاعية واستشرافا للمرحلة البورجوازية ، وحاجة هذه الأوضاع المتنامية الى الفكر العقلاني لمواجهة الجمود والتعصب الديني الذي كان يرين على المجتمعات الأوروبية آنذاك • أي أنه فسر ازدهار الفكر الرشدى في أوروبا بعوامل موضوعية • الا أنه عندما انتقل الي الشق الثاني من تساؤله حول ما حاق بالفكر الرشدي من اظلام في العالم الاسلامي ، لم يلجأ الى التفسير الموضوعي الذي فسر به ازدهار الفكر الرشدى في أوروبا ، وانما اكتفى بابراز العامل الثقافي وهو اضطهاد الفلسفة والفلاسفة وسيادة الفكر المتعصب والجامد في العالم الاسلامي منذ أواخر الدولة الموحدية حتى اليوم • ولاشك في أهمية هذا العامل الثقافي السلبي ولكنه ليس بكاف في تفسير محنة الفكر الرشدي في عالمه العربي الاسلامي • فلقد اضطهد هذا الفكر في أوروبا كذلك واضطهد مشايعوه ، ورغم هذا انتصرت الفلسفة العقلانية الرشدية هناك بل تم تجاوزها الى ما بعدها • التفسير يكمن في تقديري في الاوضاع الاقتصادية والاجتماعية التي ازدهـرت في أوروبا وانهارت في المعالم العربي الاسلامي وماتزال حتى اليوم تعانى من تخلفها السياسي والاقتصادي والاجتماعي والثقافي • وفي تقديري أن هذه العوامل الموضوعية كانت في ذهن مراد ، وان حرص على أن يبرز العوامل الثقافية ، ولعلنا لا نجد في دراسة مراد تحديدا معينا لمفهوم العقلانية عند ابن رشد ، وان كنا نستخلصه من مجمل دراسته في مناقضة العقلانية الرشدية للجمود والتعصب الدينى من ناحية ، وتمييزها بين الشريعة والفلسفة ، وعدم احتكارها للحقيقة المطلقة أى للدوجماطيقية عامة ، فضللا عن فاعلية العقلانية في التغيير الاجتماعي مما يعطى للعقلانية الرشدية في منظور مراد بعدا تنويريا متسامحا وفاعلية تغييرية اجتماعية ٠

ومع « محمود فهمى زيدان » ننتقه الى بحثه في « نظهرية

ابن رشد في النفس والعقل »(١) وهي دراسة تحليلية قيمة للعقل في علاقته بالنفس وبالبدن بالتالى ، ويعرض زيدان لمفهوم أرسطو وشراحه لهذه العلاقة فيبرز الاختسلاف والاتفاق في بعض جوانبها مع مفهسوم ابن رشد الذي يرىفيه زيدان محاولة للتوفيق بين مفهوم أرسطو (رغم عدم وضوح هذا المفهوم ) والدين الاسمالمي ، وخاصة فيما يتعلق بمساله الخلود ، وتمتد دراسة زيدان فتعرض لمسالة الثنائية بين النفس والجسم في التراث اليوناني عامة وفي بعض الاتجاهات الفلسمفية الحديث والمعاصرة • ويكشف في النهاية عن قراءة جديدة لمفهوم أرسطو للنفس لا يقف به عند حدود تعريفه المشمور بأن « النفس هي صورة لجسم طبيعي آلي » بل يجعل الانسان (١) الفرد في تكامله النفسي سابقا على هذه الثنائية بين النفس والجسم • والدراسة في الحقيقة لا تكتفى بعرض المفاهيم المختلفة بل تتحاور معها قبولا أو رفضا ويمتد المحوار الى الفكر الفلسفى المعاصر حول الموضوع نفسه • والدراسة جهمد طيب مخلص لموضوعها المحدد وهو «العقلانية بين النفس والعقل عند ابن رشد»، ولهذا تكاد تقتصر أساسا على دراسة طبيعة العقل في بنيته التكوينية « كعقل هيولاني أو كعقل بالملكة أو كعقل فعال وعلاقة هذه الوظائف المختلفة للعقل ببعضها البعض فضلا عن علاقتها بالنفس • وقد تكون لنــا بعض ملاحظات حــول علاقة هذه العقول بعضها ببعض وعلاقتها بالنفس ، وعلاقة الجانب الطبيعي فيها بما وراء الطبيعي ، وهما جانبان لايمكن فصلهما عن بعضهما البعض ، الا أن المجال لا يسمح بالدخول في هـــذه التفاصيل المهمة • وانما اكتفى بعدة ملاحظات ترتبط بالموضوع العام لدراستنا وهو العقلانية عند ابن رشد .

الملاحظة الأولى هى أننا نستطيع أن نتبين مفهوم العقل عند ابن رشد بشكل أعمق لو خرجنا من هذه الحدود التكوينية للعقل وعلاقتها بالنفس والبدن الى النسق النظرى العام لفلسفة ابن رشد أو بتعبير آخر لو ربطنا بين هذه الحدود التكوينية للعقل والطابع العقللاني العام

<sup>(</sup>١) الكتاب التذكاري ، ص ٤١ ـ ٥٥ •

لفلسفته الذي يتجلى في مظاهر عديدة • وتأسيسا على هذه الملاحظة الأولى أسوق ملاحظة ثانية قد نختلف فيها مع زيدان في قوله ان تصور ابن رشد للنفس تصور أفلاطوني (١) • فالنفس عند ابن رشد مرتبطه بالبدن وهي موضوع للعلم الطبيعي • وسنعرض لهذا في تعليقنا الأخير على الكتاب، وهناك ملاحظة ثالثة تتعلق باختلاف ابن رشد عن أرسطو فى مفهوم العقلوتفسير زيدان لذلك بمحاولة ابن رشد التوفيق بينأرسطو وعقيدة الاسلام في الخلود • وفي تقديري أنه تفسير غاثى أخشى أن يفضى الى هدم البنية العقلانية للنسق الفلسفى الرشدى • وهي على أية حال قضية خلافية · اما الملاحظة الرابعة فتتعلق بقـــول زيدان « ان ابن رشد رأى العقل الفعال جزءا من الانسان وليس خارجا عنه، فانه لم يفهمه عقلا فرديا لكل انسان وانما النوع الانساني كله واذن لم ينجح في محاولته الدفاع عن عقيدة الاسلام في خلود النفس (٢) ، وفي تقديري أن العقل عند ابن رشد يجمع بين صفتين تبدوان متناقضتين هما التعالى والمفارقة من ناحية والمحايثة من ناحية أخسرى • فالعقل محايث في النفس دون أن يكون مخالطا لها ، وهو في الوقت نفسه متعال مفارق . وهو بهذا عقل للنوع الانساني عامة ، ومتحقق في كل نفس فردية في الوقت نفسه • وسوف نتوسع في هذه النقطة في تعليقنا الأخير على السكتاب •

وننتقل بعد ذلك الى دراسة أحمد محمود صبحى ، وهى دراسة تتخذ سؤالا كبيرا فى عنوانها هو « هل احكام الفلسفة برهانية ؟(٣) وتكاد هذه الدراسة أن تكون من أكثر دراسات الكتاب تميزا سواء اتفقنا معها أو اختلفنا ، ذلك أنها تقدم صورة للفلسفة الرشدية مناقضة تماما لأغلب الدراسات المتعلقة بها ، وهى كما يقول عنوانها الفرعى « دراسة نقدية لرأى ابن رشد فى ضوء منطق أرسطو وتقييمه لقضية التوفيق بين الدين والفلسيفة » ، وتبدأ السطور الأولى للدراسة باشارة الى قيول

<sup>(</sup>١) المرجع السابق : ص ٤٨٠

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق والموضع نفسه .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٥٩ \_ ٨٧ ·

ابن رشد في كتابه « فصل المقال » بأن الشرع أوجب النظر العقلي في الموجودات وأن سبيل النظر هو القياس العقلى ، وأن أتم أنواع النظر هو البرهان • ثم تشير الى تمييز ابن رشد بين أنواع الأقيسة المختلفة مثل الخطابة والأغاليط والجدل والبرهان • وتذهب الدراسة بعد ذلك الى تأكيد أن أحكام الفلسفة عامة ليست أحكاما برهانية وأنما هي بالضرورة احكام جدلية وذلك لاختلاف الفلسفات وارتباطها بمذاهب مختلفة . والدراسة لا تستثنى من هذا فلسفة من الفلسفات بما في ذلك فلسفة ارسطو وفلسفة ابن رشد • وفي رأى صبحى أن ارسطو يستقى مختلف امثلته في القياس البرهاني من الرياضة • ولهذا فمقدمات هذا القياس البرهاني لابد أن تكون ضرورية • ولكن هـذا ـ كما يقول ـ لا نجده لا في فلسفة أرسطو ولا في فلسفة ابن رشد • فكتاباتهما لا تقسوم على القياس البرهاني وانما على القياس الجدلي الذي ينبني على مقدمات مشهورة ، وصبحى مع ذلك لا ينكر عقلانية ابن رشد في حدود القياس الجدلي أو الطابع المنطقي العام لفلسفته • وليس كل منطقى برهانيا • أما القياس البرهاني فمقصور على القضايا الرياضية لدقتها وبخاصة في الشكل الأول للقياس • ويستفيض صبحي في بيان العلاقة بين القياس البرهاني والرياضة ، مؤكددا أنه ليس ثمة قياس برهاني خارجها • أما الفلسفة فلا سبيل لها أن تكون برهانية ، لما بين مذاهبها وأقاويلها من اختلافات وتناقضات ٠

ولهذا فليس للفلسفة حد أو تعريف واحد وليس لها مبادىء أولية مجمع عليها بين الفلاسفة ، ولهذا فوصف الفلسفة بأنها برهانية مناف لطبيعتها كما يقول فمنهج الفلسفة هو الجدل ، ويعرض صبحى لفلسفةكل من أرسطو وابن رشد ليبين أن الجدل هو القياس السائد في أقاويلهما (١) فبالنسبة لابن رشد يعرض لكتاب تهافت التهافت فيقول عنه انه « مظه جلى للمسلك الجدلى »(٢) ومن أبرز الأمثلة التى يقدمها دليلا علم خلك ، « دليل الاختراع » عند ابن رشد الذى يستنه الى مبدأ السببية

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ٦٩ - ٧٤ -

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٧٦ ٠

لكل معلول علة ويقول صبحى ان هذه مقدمة يقينية بغير شك ولكنه سرعان ما يراجع هذا الحكم قائلا « لولا أن كانط - من بعد - قد اعترض على تطبيق هذا المبدأ خارج نطاق عالم الشهاده » وبرغم أن صبحى يقر أن هذا اعتراض شكلى وليس موضوعيا ، فانه يراه على حد تعبيره « يلفي الشك على وصف هذا الدليل بأنه برهاني »(١) بل أن مبدأ العلية أو السببية نفسه الذي أصر ابن رشد على أنه يضفى الضرورة في العلاقة بين المعلول والعلة ردا على الاشاعرة القائلين بمجرى العادة ، فان صبحى يرى أن هذا المبدأ لم يعد مقدمة برهانية بعد أن « كفانا هيوم مشقة مناقشتها أو بالاحرى استبعاد اليقين منها »(٢) وصبحى لا يخلخل اليقين فحسب في المقدمات الكلية الضرورية التي يستخدمها ابن رشد لاجراء قياس برهاني ، بسل هدو في المقيقية يذهب الى استبعاد المنطق الارسطى عامة باعتباره وثيق الصلة بميتافيزيقا أرسطو التي تتعارض مع العقيدة (٣) ٠ ففي مبحث القضايا كما يقول ضبحى ذهب أرسطو الى أن القضية الكلية أفضل من الجرزئية لانه لا علم الا بالكلى • وهذا قول يطرح اشكالا لا يستهان به أمام القضايا المتعلقة بالدين طالما أن الموضوع فيها \_ وهو الذات الالهية \_ ذات مفردة، ومن ثم فانه ملزم عن قول أرسطو أن العلوم الدينية ليست جديرة أن توصف بأنها علم ، وهذا حكم - على حد تعبير صبحى - لا يمكن السكوت عليه في حضارة كان لفظ العلم ( في الأصل العسالم وأظنها العلم ) يعنى بالدرجة الأولى العلوم الدينية • وهكذا طرحت في الفكر الاسلامي حتمية رفض الاتجاه السلفي للمنطق الأرسطي »(٤) .

وينتهى صبحى من هذه الدراسة المستفيضة الى أن فلسفة ابن رشد لا تقوم على القياس البرهانى شأن جميع الفلسفات ، بل أن فلسفته « لم تقدم حلولا حاسمة لأى مشكلة فلسفية حتى توصف بأنها برانية » وبرغم أن ابن رشد لم يقل بازدواجية الحقيقة ، بل قال « بأن الفلسفة والدين

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ، ص ۷۸ •

<sup>(</sup>٢) المرجع والموضع نفسه ٠

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٥٥ ٠

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ص ٨٦ ٠

كجانبى عملية واحدة مظهرا لحقيقة واحدة » فان فلسفته ـ كما يرى صبحى ـ قد طرحت لأول مرة ـ رغم هذا ـ مشكلة ازدواج الحقيقة ، ونمت بذرة هذه الازدواجية بين الدين والفلسفة فى الغرب بسبب فلسفة ابن رشد « لتمتزج بما ذاع فى عصر النهضة من أن الدين أساطير ولتتخذ الفلسفة مسارها نحو نزعة علمانية مستقلة عن الدين وتزدهر فيه الفلسفة ويخفت صوت الدين»(١) • هذا فى الغرب، أما فى الشرق، فلم تعد الملة بين الدين والفلسفة فى الفكر الاسلامى فى وضع أفضل بعد ابن رشد مما كانت قبله •

وكان لابد من طرح جديد للقضية بعدد المازق الذى أصبحت الفلسفة فيه » وقد تم ذلك كما يقول صبحى باعادة صياغة الارتباط بين الدين والفلسفة بفضل دور الوساطة التى قام بها التصوف مما أدى الى الالتحام بينهما وتم فك الارتباط بين كل من المنطق والفلسفة من جانب والدين من جانب آخر نظرا لاختلاف صفة كل منهما ، واعدة صياغة الارتباط بالفلسفة الاشراقية واقصاء الجانب المسائى وترجيح الجانب الافلاطونى الافلوطينى باعتباره أكثر روحانية واقرب الى طبيعة الدين »(٢) ،

هذه هى النقاط الأساسية لهذه الدراسة الحاسمة فى نقدها بل نقضها للفلسفة الرشدية فى دعواها المنهجية بالقياس البرهانى وفى دعواها المتوفيقية بين الشريعة والفلسفة • ولهذا تقدم الدراسة بديلا لها هى الفلسفة الاشراقية لحل مشكلة العالمية بين الشريعة والفلسفة حلا صحيحا •

ولا شك فى جدية هـــذه الدراسـة وفى دقتها واتساقها المنطقى واثارتها لقضايا بالغة الاهمية من ابرزها قضية المنهج الفلسفى وقضية العلاقة بين الفلسفة والشريعة •

أما من حيث المنهج فصبحى على حق تماما في قوله بأن المنهج

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٨٧ •

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٨٥ •

الفلسفى عامة لا يقوم على القياس البرهانى المتمثل فى الشكل الأول للقياس ، ينطبق هذا على ارسطو كما ينطبق على ابن رشد •

والحقيقة أنه لم يكن في حاجة الى بذل كل هدذا الجهد البحثي للتدليل على ذلك ، فابن رشد نفسه قد قال هذا بوضوح كامل في كتاب «تهافت التهافت» ، يقول ابن رشد بعد رده على قضية من قضايا حدوث العالم التي يثيرها الغزالي في كتابه « تهافت الفلسلاسفة» : « وهذا كله ، فلا تطمع هنا في برهان – فان كنت من أهلل البرهان فانظره في موضعه ، واسمع ها هنا اقاويل هي أقنع من أقاويل هؤلاء ، فان لم تفدك اليقين فانها تفيدك غلبة الظن وتحركك الى وقوع اليقين في العلوم » (١) ويقول في موضع آخر من الكتاب نفسه : « كل ما وضعناه في هذا الكتاب ليس قولا صناعيا برهانيا ، انما هو أقوال غير صناعية بعضها أشد اقناعا من بعض ، فعلى هدذا ، ينبغي أن يفهم ما كتبناه هنا » (٢) .

وكتاب «تهافت التهافت » يغلب عليه الحجاج مع كتاب الغزائر «تهافت الفلاسفة » وكذلك الشأن في كتابيه « فصل المقال » و « كشف الأدلة » دون أن يعني هذا نفي الأقيسة البرهانية نفيا تاما في هدف الكتب الثلاثة ، فهي خليط من أقيسة جدلية وأقيسة برهانية ، ولدكن القضية التي نختلف فيها مع صبحي هي قصره القياس البرهاني على القضايا الرياضية وحدها ، وقصره القياس البرهاني على الشكل الأول فحسب ، حقا ، أن أرسطو يستمد الكثير من أمثلته عن القياس البرهاني والرياضة من الرياضة ، ولكن هذا لا يعني الترادف بين القياس البرهاني والرياضة ولا يقتصر القياس البرهاني عليها بل يمتد الي علوم أخرى ، يقول أبن رشد في كتابه تلخيص البرهان « وأول الأشكال وأحقها أن يكون شكل البرهان هو الشكل الأول فأن العلوم التعليمية ( أي الرياضة ) انما تستعمل هذا الشكل ، ويكاد أن يكون جميع العلوم التي تعطي

<sup>(</sup>۱) ابن رشد : تهافت التهافت : القسم الاول ، ص ۱۱۳ ، دار المعارف بمصر ۱۹۳۶ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق • القسم الثاني ، ص ٦٤٩ ، طبعة ١٩٦٥ •

سبب الشيء ( ٠٠٠٠ ) انما تأتلف براهينها في هذا الشكل » ويقول « الشكل الأول أحق الأشكال بأن يكون شكل البرهان المطلق » (١) .

والقياس البرهاني ذو الشكل الاول الذي يتكلم عنه ابن رشد هو « البرهان الاتم » أو « البرهان المطلق » كما جاء في النص السابق من كتاب «تلخيص البرهان» ولكن الشكل الأول ليس هو القياس البرهاني الوحيد - فهناك مستويات متفاضلة للقياس البرهاني عددها وحددها ابن رشد في كتابه «تلخيص البرهان» فهناك أشكال مختلفة غير الشكل الاول الاتم والمطلق مثل الجزئى والسالب والموجب وقيساس المخلف وبالطبع أو بالأعرف الى غير ذلك مما فصله ابن رشد في اشكال القياس في هذا الكتاب • هذا الى جانب أن القياس البرهائي حتى في شكله الاتم والمطلق قد تسبقه مقدمات يقينية تؤسسه وليست نتيجة له • فعلى حد قول ابن رشد ليس كل شيء يعلم بالبرهان بل ها هنا أشياء تعلم بغير توسط ولا برهان »(٢) وهي مباديء البرهان التي توصل اليها العقل نفسه · ولهذا يقول ابن رشد « وليس جنس آخر من المدركات أحق بالصدق من العلم الا العلم الحاصل عن المقدمات الحاصلة عن العقل . ولذلك كانت مبادىء البرهان أكثر من باب التصديق من العلم الحاصل من البرهان · ومبادىء البرهان لا تعلم بالبرهان وانما بالعقل»(٣) . ولذلك فان العقل هو مبدأ المبادىء • وفضلا عن هذا فان ابن رشد يجعل الطبيعة في كثير من الاحيان سندا للبرهان اليقيني ، وما أكثر اشاراته الى ذلك فى أكثر من موضع فى كتبه • ويقول ابن رشد « ان البرهان الذي في غـاية اليقين انما يكون من المباديء التي هي أعرف عند الطبيعة »(٤) •

خلاصة الأمر ، أن القياس البرهاني ذا الشكل الأول هو البرهان

<sup>(</sup>۱) ابن رشد : كتاب تلخيص البرهان · حققه د · محمود قاسم ، ص ۸۸ · الهيئة المصرية للكتاب ۱۹۸۲ ·

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٤٤ ٠

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ١٥٦٠

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ص ٥٥ ٠

<sup>(</sup>حوار حول ابن رشد )

الأتم والمطلق ، وابن رشد يدعو الى استخدام هـذا الشكل وصولا الى اقصى اليقين • ولكن هذا لا ينفي أنه في الوقت نفسـه يستخدم اشكالا اخرى من الأقيسة الجدلية قد تكون مدخلا وتمهيدا لاقيسته البرهانية . بل قد تتداخل الأقيسة الجدلية والبرهانية في كتاباته ، المهم أننا نرى صحة ما يقوله صبحى في أن كتسابات ابن رشد الفلسفية لا تقوم علي القياس البرهاني ذي الشكل الاتم ، ولكننا نختلف معه في أن القياس البرهاني في هذا الشكل الاتم وقف على القضايا الرياضية وأنه القياس البرهاني الوحيد • وسنجد هذا القياس البرهاني ذا الشكل الاول في كتبه الأقرب الى العلم ، كما سنجد التداخيل بين الأقيسة البرهانيية والجدلية في كتبه الجمدلية ، ولم يكن الامر خافيا على ابن رشد بل صرح به كما رأينا • وليست دعوة ابن رشد الى القياس البرهاني الأتم الا دعوة - كما ذكرت - الى ما يعتبره تمام المعرفة وتمام العلم • وفضلا عن ذلك فقد جعل العقل وحده مصدرا كذلك للمعرفة اليقينية السابقة على البرهان كما رأينا • الى جانب اتخاذه حقائق الطبيعة أساسا واختبارا لليقين • ولاشك في النهاية أن فلسفة ابن رشد تستند الى منهج منطقي عقلاني عام تتنوع داخله الاقيسة والبراهين .

ولعل هذا يؤكد ما سبق أن ذكرناه فى قراءتنا للمقالة السابقة حول العقل والنفس عند ابن رشد من أنه لا يمكن الوقوف عند تعريف أو قول محدد لابن رشد لنستخلص منه حكما عاما ، وانما لابد من النظر فى مجمل مذهبه قبل استخلاص هذا الحكم ، على أن المسألة ماتزال تحتان الى مزيد من البحث ،

هذا عن النقطة الخاصة بالبرهان فى فلسفة ابن رشد ، اما تناقض المنطق الأرسطى مع الدين الاسلامى لاستناد هذا المنطق الى ميتافيزيقا أرسطو كما يقول صبحى ، فقد قام ابن رشد نفسه بالرد على الحجة التى يقيم عليها صبحى رأيه ، فصبحى كما سبق أن ذكرنا يرى أن القسول فى مبحث القضايا فى ميتافيزيقا أرسطو أنه لا علم الا بالكلى يفضى الى القول بأنه لا علم بالذات الالهية المفردة ، وبالتالى فالعلوم الدينية ليست جديرة بأن توصف بأنها علم ، ولقد تعسرض ابن رشد فى كتابه

« تلخيص البرهان » لذلك حيث يقول « أما الأشياء التى يعرض لنسا أن نبين فيها المحمسول على السكلى ، ونظسن أنا لم نبينه ، فهى تلك الأشياء التى ليس يوجد منها الا شخص واحد فقط ، مثل السماء والأرض والشمس والقمر ، فأنه متى أقمنا برهانا على شيء من هسده أنه بصفة ما ( ، ، ، ) فأنا قد نظسن أنا أنما أقمنا البرهان على أمر شخص شخصى لا على أمر كلى أذ كان ليس يوجد من هسده أكثر من شخص واحد ، وليس الأمر كذلك ، فأنا لم نقم ذلك على الأرض بما هى مشار اليها وشخص، وأنما أقمناه على الطبيعة الكلية الموجودة للأرض بما هى أرض سواء وجد منها أشخاص كثيرة أو لم يوجد» (١) ، وأذا كانت الصفة الكلية تطلق على الأرض والشمس برغم أن كلا منهما ذات مفردة ، فما أظن بحسب هذا المنطق ، يمتنع القول بالكلية على الذات الالهية كما أظن بحسب هذا المنطق ، يمتنع القول بالكلية على الذات الالهية ، ولا تناقض في هسدة النقطة على الأقل بين المنطق الأرسطى والدين ولا تناقض في هسده النقطة على الأقل بين المنطق الأرسطى والدين الغلسفى ، على أنه ليس من الجائز — من ناحية أخرى — للفكر الفلسفى أن يؤسس حججه على الدين والا خرجنا من الحيار العقلاني للفلسفة ،

ويبقى بعد ذلك دحض صبحى ليقينية مبدأ السببية عند ابن رشد مستندا الى نقد هيوم وكانط ليقينية هذا المبدأ ، والواقع أننا نستطيع أن نقول عكس ما قاله صبحى ، أى أن نقوم بنقد رأى كل من هيوم وكانط في التشكيك أو الرفض لمبدأ العلية مستندين الى رأى ابن رشد ، وأن نجد في الفكر الفلسفي المعاصر من يؤيد رأى ابن رشد ، كما نجد من يرفض هـــــذه المسألة ، أريد أن أقول بهذا ، أننا لا ينبغى ان نناقش مبدأ السببية عند ابن رشد بمذهب هذا الفيلسوف أو ذاك ، وخاصة ممن جاءوا بعده بقرون ، وانما نناقشه من داخل مذهب ابن رشد نفسه ، وخاصة أن مبدأ السببية يكاد يشكل جوهر العقلانية في فلسفة ابن رشد ، وفاصة أن مبدأ السببية يكاد يشكل جوهر العقلانية في فلسفة ابن رشد ، فمن رفع الأسباب فقد رفع العقل » على حد قول ابن رشد (۲) ، ولهذا فعندما يدحض صبحى مبدأ السببية عند ابن رشد فانه يدحض في الوقت

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ذكره : ص ٥٣ ٠

<sup>(</sup>٢) ابن رشد : تهافت التهافت : المرجع السابق ذكره ، القسم الثاني ، ص٥٨٥٠

نفسه عقلانيته ولهذا كان من الطبيعى ألا يقف صبحى عند أو نقض العقلانية الرشدية مكتفيا بذلك ، بل يقدم بديلا عنها هو الموقف الصوفى أو بوجه أدق الفلسفة الاشراقية التى هى الوجه المناقض تماما لفلسفة ابن رشد العقلانية ويعتبر هذه الفلسفة الاشراقية البديل الصحيح لفشل ابن رشد فى التوفيق بين الدين والفلسفة وأن يقول بفك الارتباط بين الدين والفلسفة .

واذا انتقلنا الى دراسة محمود حمدى زقزوق « عن الحقيقة الدينية(١) والحقيقة الفلسفية لدى ابن رشد » نكاد نجد موقفا مختلفا تماما مع موقف صبحى من فلسفة ابن رشد •

في بداية الدراسة ، يدهض زقزوق ماتزال تردده المؤلفات الأوروبية المعاصرة \_ امتدادا لمؤلفات قصديمة \_ من خلط بين موقف ابن رشصد وموقف الرشدية اللاتينية في القول بوجسود حقيقتين متعارضتين هما الحقيقة الدينية والحقيقة الفلسفية ، وأن نقطمة بدايسة ابن رشد في التوفيق بين هاتين الحقيقتين مستمدة من النظرية الافلاطونية الجديدة المتاخرة القائلة بوحدة الحقيقة • ولهذا تقوم دراسة زقزوق على تاكيد أن المنطلق الحقيقي لفلسفة ابن رشد ، بل للفلسفة الاسلامية عامة هي وحدة الحقيقة في الاسلام نفسه • فالاسلام لا يقيم خصــومة بين الدين والعقل ٠٠ فالعقل في المفهوم الانساني هو مناط انسانية الانسان ومعناه الجوهرى ، فضلا عن أن القرآن الكريم قد جمع جميع القضايا الفلسفية في آية واحدة في معرض المحث على النظر فيها وصولا الى الحق المطلق الذى هو غاية كل فيلسوف ، وذلك في قوله تعالى « سنريهم آياتنا في الافاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم الحق »(٢) اما اذا حدث نزاع ادى الى استبعاد العقل واضطهاد أهله فذلك انما يرجع الى اجتماع عاملين: (١) حين تكون لدى رجال الدين سلطة تمكنهم من اضطهاد العقل وأهله • ( ٢ ) حين يجرؤ العقـــل على اقتحام المنطقة الحرام التي حرمها رجال الدين ، أما فيما عدا هاتين المالتين فلا نزاع بين الدين

<sup>(</sup>۱) كتاب « فلسف ابن رشد ، مرجع سابق ، ص ۹۱ \_ ۱۱۳ .

<sup>(</sup>٢) الرجع السابق ، ص ٩٥٠

عامة وفكر ابن رشد خاصة وعلى هذا فان التوفيق بين الدين والفلسفة فى الفلسفة الاسلامية عامة لم يأت من تأثر بمؤثرات أجنبية وانما كان اعتماده على الأصول الاسلامية الكامنة في عقل ابن رشد وكيانه الديني والفلسفى ـ على أن زقزوق وهو ينكر تاثر ابن رشد في هذه القضية ، لا يعنى رفضه لتأثر ابن رشد باى مؤثرات خارجية في جوانب أخرى من فلسفته • ولكن المهم أن ابن رشد عالج هـــذه القضية وهو مستمسك بالأصول الاسلامية ، ومن توازن النظر الى العقل والنقل في الفكر الاسلامي ، من هذا الموقف المبدئي انطلق ابن رشد \_ كما يقول زقزوق \_. يطبق نظريته التوفيقية على قضية وجود الله باعتبارها قضية ايمانية وفلسفية ، جامعا بين الطريقة الشرعية والطريقة العقلية في وقت واحد. وهو يشير في هذا الى دليل العناية ودليل الاختراع عند ابن رشد في اثبات وجود الله في كتبه الثلاثة : « فصل المقال » و « مناهج الأدلة » و « تهافت التهافت » ، فابن رشد في هذه الكتب الثلاثة لم يحاول اعلاء الفلسفة على الدين أو العكس بل بيان ما بين الفلسفة والدين من اتفاق واتسـاق ٠ فالحقيقة الدينية والحقيقة الفلسفية كلاهما وجهان لعملة والغزالي فيما يتعلق بقانون التأويل ، فقد قال به الغزالي من قبل ، بل ما قاله ابن رشد في العلاقة بين الحكمة والشريعة يقوله أغلب الفلاسفة المسلمين • والاختلاف بين الفلسفة والدين عند ابن رشد لا يعدو أن يكون اختلافا لفظيا فحسب وليس اختلافا موضوعيا (٢) . وموقف زقزوق كما نرى هو على نقيض موقف صبحى الذى قال بفشــل ابن رشد في التوفيق بين الفلسفة والمدين • والحقيقة أن زقزوق ينطلق من رؤية وسطية تسعى للتوفيق بين الفلسفة والدين · « فالحكمة \_ على حـــد قول ابن رشد \_ صاحبة الشريعة وأختها الرضيعة» الا أن الدين في الحقيقة هو المنطلق لهذه الوسطية عند زقزوق رغـم قوله بالتوفيق بين الدين والفلسفة ، بل ما يشبه التطابق بينهما ، وقـوله بأنه لا اعلاء عنـد ابن رشد للفلسفة على الدين ولا اعلاء للدين على الفلسفة • ولهذا تقتصر

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ، ص ۱۰۱ ·

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٠١ - ١٠٣ ٠

فلسفة ابن رشد فى رؤية زقزوق على انها منطلقة من قاعدة الدين ومنطلقة نحوه بتاويلها لبعض آياته وهذا ما يجعل فلسفة ابن رشد أقرب الى علم الكلام المعتزلى منه الى الفلسفة ولاشك أن فلسفة ابن رشد تنبر وتتحرك فى اطار الدين الاسلامى ، ولكنها ترتفع من حدود علم الكلام الى حدود فلسفية ، تجعل من العقل نقطة انطلاقها فى التأويل والنظر الى الوجود و فضلا عن أن قضايا الفلسفة ليست مقصورة على قضية العالمة بن الفلسفة والدين ، بل هناك قضايا أخصرى كانت موضع تكفير ابن رشد عند الغزالى مثل قضية قدم العالم وعلم الله بالكليات دون الجزئيات والمعاد ، الى جانب قضايا أخصرى تتعلق بطبيعة العقصل ومكوناته و بل حتى قضية العلاقة بين الفلسفة والشريعة عند ابن رشد ، لها خبىء سياسى وليست مجرد دعوة دينية للتوفيق بين الفلسفة والشريعة بل قد يكون مظهر التوفيق بينهما هو ذاته ما يؤكد التمايز بينهما من بل قد يكون مظهر التوفيق بينهما هو ذاته ما يؤكد التمايز بينهما من حيث المنهج وان التقيا فى النهاية فى الحقيقة الواحدة و

خلاصة الأمر أن اتخاذ المنطلق الدينى لقراءة فلسفة ابن رشد ، منطلق مشروع ، ولكنه لا يتيح لنا مجالا لتحديد خصوصية مفهوم العقلانية الرشدية وحدودها ومرتكزاتها ، اللهم الا أن نعتبرها عقلانية دينية ، كعقلانية أهل الكلام المعتزلى مثلا ، وليست عقلانية فلسفية أساسا .

ولن نبتعد كثيرا مع دراسة « المفلسفة الرشدية : مدخل الى الثقافة الاسلامية» لعبد الفتاح أحمد فؤاد عن الرؤية الدينية الغالبة التى طالعناها فى الدراسةالسابقة ، وان اختلفت طبيعة هذه الدراسة عن تلك الدراسة السابقة ، فهذه الدراسة يغلب عليها الطابع الخطابى التوجيهى ، ودراسة عبد الفتاح فؤاد تتصدى منذ البداية (١) لظاهرة التطرف الدينى التى تؤرق المفكرين وتزعج المسئولين – على حد قوله – لا فى مصر وحدها بل فى بعض بلدان العالم الاسلامى ، ويدحض عبد الفتاح دعاة التطرف الذين يتدثرون بدثار الدين ، ويرى أنها دعوة صريحة الى الجهل ونبذ العلم وان كانت تنطلق باسم الاسلام والاسلام منها برىء بل يتهمها بأنها

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ، ص ۱۰۷ ـ ۱۱۳ •

تستهدف تصفية الصحوة الاسلامية التى تحققت عقب هزيمة يونيه ٦٧ والتى كانت من أسباب الانتصار الكبير والعبور العظيم في أكتوبر ٧٣ . وبعد أن قام عبد التفاح بتشخيص الداء كما يقول يقترح العلاج والوقاية وذلك بأن يدرس طلاب الجامعات والمعاهد العليا على اختلاف تخصصاتهم الثقافة الاسلامية • ويشير عبد الفتاح أنه قام بوضع أساس لمقررات الثقافة الاسلامية في جامعة صنعاء في اليمن وفي جامعة الملك فيصل بالرياض بالمملكة السعودية • ويقترح أن نضع فلسفة ابن رشد كاحد مداخل تدريس الثقافة الاسلامية لطلاب جامعاتنا ومعاهدنا لأن فلسفته \_ كما يقول \_ تقوم على نبذ التعصب بشتى أشكاله ، ومصاربة التطرف في جميع ضروبه وذلك بفضل النزعة العقلية الواعية المتضمنة في فلسفته • ويعرض عبد الفتاح الافكار ابن رشد في كتاب « مناهج الادلة » بوجه خاص . كما يشير الى أهمية العلم في فكر ابن رشد ويحرص على تأكيد ضرورة ربط العلم بالعمل كما فعل مفكرو الاسلام وكما فعل ابن رشد ، والدراسة هي عرض عام لفلسفة ابن رشد • مع الاشارة العامة كذلك الى عقلانيتها ذات التوجه النقدى ، دون تحديد لدلالة هذه العقلانية أو هذا التوجه النقيدي •

ومع حامد طاهر فى دراسته لقضية « العلاقة بين الفلسفة والدين لدى ابن تومرت وابن رشد » (۱) انتقل الى دراسة من افضل دراسات الكتاب ومن أكثرها جدة واتساقا ، ولعلها أن تكون من الاضافات الطيبة الى الدراسات الفلسفية المقارنة ، وتقوم هذه الدراسة على المقارنة بين فلسفة ابن تومرت مؤسس دولة الموحدين وفلسفة ابن رشد فى موقفيهما من العلاقة بين الدين والفلسفة ، فلقد قامت دولة الموحدين على انقاض دولة المرابطين التى كانت تتسم بالسلفية الضيقة ، على حين اتسعت دولة الموحدين بالعقلانية ، ولقد تاسست دولة الموحدين فى البداية على فكر ابن تومرت ولكن سرعان ما تجاوزت هذا الفكر عندما استقرت ، وابن رشد هو ابن هذه الدولة ، ولقد تاثر بغير شك بمناخها العقلاني السائد وخاصة بعد استقرارها ، ولقد اختلف ابن رشد مع فكر ابن تومرت

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١١٩ - ١٤١ ·

وان تاثر به كذلك ، وهنا يعقد حامد مقارنة بين فكر ابن تومرت في بعض فصول كتابه « أعز ما يطلب » وبين افكار ابن رشد في كتابيه « فصل المقال » و « مناهج الأدلة » · يؤكد ابن تومرت أن الشريعة كيان قائم بذاته ، مستقل تماما عن العقل الانسانى ، وبالتالى فان ثبوتها لا يتوقف بحال على احكام هذا العقل وبراهينه الخاصة به • وهو يحصر الشريعة في مجموعة من المصادر يطلق عليها أصولا وفروعا وهي عشرة أصول وخمسة فروع لا حاجة لتدخل العقل فيها • وهي لا تؤخذ الا من القرآن الكريم والسنة النبوية ، فضلا عن الاجماع والقياس ، وأن كان الاجماع والقياس متضمنين في القرآن والسينة كما يرى • ولهذا يقول حامد ان القياس عنده محدود بالقياس الشرعى وليس القياس العقلى . ولهذا كذلك فان اثبات الشريعة يخضع خضوعا كاملا عند ابن تومرت \_ كما يقول حامد \_ للارادة الالهية دون أن يكون للعقل دور فيها • على أن ابن تومرت قد اضطر الى الاعتراف بالنظر العقلى \_ كما لاحظ حامد \_ وامكان النظر العقلى في مسالة واحدة لا يريد ابن تومرت للعقل أن يخطو أبعد منها وهي « دلالة المعجزة في صدق الرسول » · على أن ابن تومرت وجد نفسه في النهاية مدفوعا الى الاعتراف بدور العقل وخاصة في مجال معرفة الله تعالى ، ولكنه \_ كما يقول حامد \_ يقلص دوره الى أقل قدر ممكن وذلك عن طريق ما يسميه بالضرورة العقلية (١) وهي المباديء الأولية التي لا يتطرق الشك اليها ، وهي ضرورات ثلاث هي : الواجب والجائز والمستحيل ، وهي ضرورات مستقرة في نفوس العقلاء ، ويستند في القول بها الى بعض آيات من القرآن الكريم • خلاصة الأمر ، أن ابن تومرت يقرر الاعتماد الأساسي على الشريعة ككيان مستقل بذاته ومتضمن لادلته الشرعية ، ولهذا فما الداعي الى اللجوء الى العقـــل الانساني الذي يخطىء \_ وبين أيدينا الشريعة وهي في كل الأحوال صواب (١) ٠

وهنا ينتقل بنا حامد الى ابن رشد والى تعريف الفلسفة بانها «النظر

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٢٩٠

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٣٠٠

في الموجودات واعتبارها من جهة دلالتها على صانعها » كما جاء في كتابه « فصل المقال » • ومن هذا التعبير يتبلور مفهوم الفلسفة الاسلامية كما يقول حامد • فهي فلسفة توحيدية تقوم على الايمان بالله وتسعى بناء على توجيهات الشرع نفسه الى اثبات وجود خالق للكون عن طريق تأمل الموجودات واعتبارها بواسطة العقــل • على أن حامد ينتقد حصر ابن رشد مفهوم الاعتبار أو النظر القرآني في القياس العقلي ، ففي ذلك كما يقول « تضييق شديد ، فالنظر والاعتبار الوارد ذكرهما في القرآن الكريم أوسع بكثير من ذلك النسق المنطقى المتمثل في القياس العقلي وحده : فبعض هذا النظر حسى يقترب من الواقع ويكاد يلمسه ، وبعضه ذوقى ، ينفعل بالواقع ، ويعيش من خلاله تجسربته الدينية ، بل ان بعضه ياخذ شكل الحوار مع شخص آخر ٠ فطرق التصــديق متعددة وأساليب الايمان متفاوته » وعلى هـــذا فحامد يرى أن منهج القياس العقلي يصلح تماما أن يكون طريقا للاعتبار ، ولكنه بالتاكيد ليس هو الطريق الوحيد (٢) • على أن ابن رشد كان حاسما لمن أراد أن يعلم الله سبحانه وتعالى وسائر الموجودات بالبرهان ، فعليه أن يقوم بتعلم أنواع البراهين وشروطها • ويقوم ابن رشد بمشابهة هذا القياس البرهاني بالقياس الفقهي ، فكلاهما ضرورة لاكتساب المجهول من المعلوم • ويميز ابن رشد بين ثلاثة مناهج لمعرفة الله تعالى ، المنهج البرهاني ويخص به الفلاسفة والراسخين في العلم ، ومنهج الجـدل والمنهج الخطابي . ويشارك حامد ابن رشد في دفاعه عن الفلسفة التي ماتزال تتعرض في عصرنا الحاضر لما كانت تتعرض له في القرن السادس الهجرى من هجوم معاصری این رشد .

على أن خلاصة المقارنة التى قام بها حامد بين ابن تومرت وابن رشد ، هى أن ابن تومرت كان يسعى الى الحفاظ على العقيدة من تدخلات العقل الانسانى ، وأنه لم يكن لديه أدنى صدام بين ما يقرره الشرع وما يذهب اليه العقل ، لأن الشرع قام بذاته وليس فى حاجة الى العقل ، لقد كان ابن تومرت كما يرى حامد يسعى لجهذب الناس الى

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٣٢٠

مذهبه دعما لدولته فى بدايتها ومن هناكان تركيزه على مبادىء الشريعة وما ابن رشد ولم يجد ضيرا من استخدام منهج القياس البرهانى للتدليل على صحة الشريعة وكان يدرك ما بين الشريعة والفلسفة من صدام ولكنه كان يسعى للتخلص من هذا الصدام باستخدام منهج التاويل وضلا عن أن ابن رشد عبر عن فلسفته فى وقت كانت قد استقرت فيه دولة الموحدين وكانت فى حاجة الى أن ترفع من شان العقل وتجعله أساسا لاتجاهها (١) و

ويرى حامد فى النهاية أن ابن رشد لم يعمل على اعلاء قيمة الأدلة العقلية ويقلل من شأن الشريعة ، وانما كان يسعى الى أن يثبت للناس أن الشريعة الاسلامية هى فى المقام الأول شريعة العقل ، وانه كلما أحسن الانسان استخدام عقله استوعب على نحو أكثر كمالا هذه الشريعة ، كما يؤكد فى النهاية كذلك أن ابن تومرت اضطر فى مرحلة ما أن يعترف بالضرورة العقلية أى بالمبادىء الأولية للعقل ، هذا الى جانب البناء المنطقى « المدهش » على حد تعبيره الذى قدم به مذهبه وهو بناء عقلى من الطراز الأول وأنه أفاد من المنطق الأرسطى فى مبحث الحد ومبحث القياس ، وبرغم هجومه الشديد على العقل – كما يقول حامد – فقد استفاد من مناهج العقل المختلفة وجمع فى كتاباته بين الأدلة البرهانية والجدلية والخطابية ، أما ابن رشد فقد كان صريحا – على حد تعبيره – فى الاعلاء من شأن العقل وايجاد الصلة بين قوانينه البرهانية وبين احكام الشريعة ،

ولاشك في صحة هذا التقييم الأخير لابن رشد وكذلك لابن تومرت، وخاصة اشارته الى استفادة ابن تومرت من مختلف الأقيسة • فالواقع أننا نجد عند ابن تومرت في كتابه « أعز ما يطلب » الى جانب قوله بالضرورة العقلية العديد من الأسس العقلية في مذهبه التي كانت بالفعل ارهاصا لعقلانية ابن رشد • وفي تقديري أن تأكيده على أن الشريعة

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٩٣٠

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٤٠٠

كيان قائم بذاته لا تتوقف على أحكام العقــل وبراهينه ، كان تمهيدا لابراز الفلسفة ككيان قائم بذاته كذلك عند ابن رشد ، أى فك الارتباط الكلامي بينهما دون أن يتعارض هذا أو يعوق الاتصال بينهما عن طريق التأويل • كما اننا سنجد كذلك عند ابن تومرت بعض الأقيسة العقلية والمنطقية التى تعد بالفعل ارهاصا لفكر ابن رشد · فالنسق العام لفكر ابن تومرت يقوم على مبدأ الثالث المرفوع ، وهو يسود بنيته الاستدلالية عامة (١) · وفي تقديري أن قوله بأن « القياس الصحيح هو تساوي الغيرين (٢) في الحكم » لا يقتصر على القياس الشرعي كما يقول حامد (٣) وانما يعممه ابن تومرت على القياس العقلل عذلك . وفضلا عن ذلك فهو يقسم مبادىء العقل الى ثلاثة أقسام واجب وجائز ومستحيل - كما أشار حامد في دراسته - فالواج ب على ثلاثة اقسام القسم الأول هو وجوب انحصار الحقائق وهو يقصد بها في تقديري أن لكل شيء طبيعة تخصه وهو أساس من الأسس العقلية عند ابن رشد بل عند ابن خلدون فيما بعد ٠ والقسم الثاني هو وجوب اطرادها أي تكرار حدوثها • وضرورة هذا التكرار والحدوث هو أساس مبدأ السببية عند ابن رشد وهو أساس عقلانية العالم عنده ، والقسم الثالث هو وجوب اختصاصها باحكام أى معرفتها وتعقلها • أما المستحيل فعلى ثلاثة أقسام قلب الحقائق ونقض الحقائق وبطلان الحصر ٠ أما الجائز فهو متردد بين الواجب والمستحيل وهو جائز في حقنا وعند الله واجب »(٤) ومعنى هذا في تقديري هو أن الجائز هو ما سوف يسميه ابن رشد بالجائز الطبيعى ويستخدم في توضيحه نفس المثال الذي استخدمه ابن تومرت أى جواز نزول المطـر أو عـدم نزوله ويقـرول عنه ابن تومرت انه واجب الهيا .

ولعلنا نجد اشارة عند ابن تومرت تنتقد « الذين ذهبــوا الى ان

<sup>(</sup>١) ابن تومرت : كتاب اعز ما يطلب : ص ١٦٥ • الجزائر ، ١٩٠٣ •

۱۲۹ \_ ۱۲۹ \_ ۱۲۹ . من ۱۲۹ \_ ۱۲۹

<sup>(</sup>٣) فلسفة ابن رشد ٠ مرجع سابق ٠ مقال الدكتور حامد طاهر ، ص ١٥٣ ٠

<sup>(</sup>٤) ابن تومرت : المرجع السابق ذكره ، ص ١٩١٠

الشريعة لا حكمة فيها ، وأنها ليست على سنن العقل جارية ، طعنا فيهم في الدين وجهلا بحكمة الله تعالى »(١) بما يعنى أن الشريعة تجرى على سنن العقل ، وأشير أخيرا الى دحض ابن تومرت لمبدأ قياس الغائب على الشاهد وهو الرأى الذى سيتمسك به ابن رشد ويصبح مبدأ من أهم المبادىء العقلية عنده ،

خلاصة الأمر أننا لا نستطيع أن نقلل من الجانب العقلانى عند ابن تومرت الذى كان فكره ارهاصا للعقلانية الرشدية ، ولعل كتاب ابن رشد « شرح عقيدة الامام المهدى » (أى ابن تومرت) أن يكون حاسما فى تحديد ذلك ، ولكنه فى حدود علمى كتاب مفقود للأسف .

ولاشك أخيرا في أن هذه الدراسة المقارنة التي قام بها حامد طاهر تفتح الباب أمام دراسات مقارنة أخرى ولكن يبقى السؤال عن حقيقة عقلانية ابن رشد ولقد أكد حسامد في مقارنته بين فلسفة ابن تومرت وفلسفة ابن رشد، أن ابن رشد قام باعلاء العقلواقام الصلة بين القوانين البرهانية للعقل وبين احكام الشريعة متطلعا أن يثبت للناس أن الشريعة الاسلامية هي في المقام الأول شريعة العقل وأن فلسفته قد صمدت رغم ما تعرضت له من عداء واضطهاد واستمرت حتى عصرنا الراهن ولهذا أكاد أرى أن مفهوم العقلانية الرشدية عند حامد يتراوح بين القيساس البرهاني والتوافق مع الشريعة ولين القيد والتوافق مع الشريعة والتوافق مع الشريعة والتوافق والتوافق مع الشريعة والتوافق مع الشريعة ولين القيد والتوافق والتوافية والتوافية

مع دراسة زينب محمود الخضيرى « لمشروع ابن رشد الاسلامى والغرب(٢) المسيحى » ننتقل الى رؤية مختلفة تماما عن أغلب الرؤى الاخرى فى هذا الكتاب ، فعلى حين أن الاتجاه العام لهذه الرؤى أن جوهر فلسفة ابن رشد هو التوفيق بين الشريعة والفلسفة ، فأن زينب الخضيرى تذهب الى أن جوهر المشروع الرشدى هو الفصل بين الشريعة والفلسفة ، فبالرغم من أن قضية العلاقة بين الشريعة والفلسفة هى قضية ميتافيزيقية فى المقام الاول من حيث الظاهر ــ كما تقول ــ ولكنها أيضا

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٦١ ·

۱۲۱ – ۱٤٥ ص ، ۱۲۱ – ۱۲۱ ، ۲۱) كتاب « فلسفة ابن رشد » : ص ۱٤٥ – ۱۲۱ .

قضية مرتبطة بشدة بالجانب السياسى للاسلام ، وهذا الجانب السياسى هو الذى كان المرتكز لمعالجة ابن رشد لهذه القضية ، وهذا فى راى زينب الخضيرى الجديد الحق الذى أتى به ابن رشد ، وعلى هذا ففلسفة ابن رشد ليست كما يقول أغلب الدارسين العرب مؤسسة على التوفيق بين الشريعة والفلسفة ، كما أن قيمتها ليست كما يقول بعض المؤرخين الغربيين فى كونها شرحا أمينا لارسطو ، هذه هى الاطروحة الاساسية لدراسة زينب الخضيرى ، وان تضمنت الاطروحة بعض الاضافات العلمية مثل اكتشاف ازدهار الفلسفة الرشدية فى شرق أوروبا فى القرن الرابع والخامس الميلادى ،

ان موقف ابن رشد كما ترى زينب الخضيرى هو موقف الفيلسوف المسلم الذي عانى من أزمة حضارته ورأى أن من واجبه أن يشارك في حلها وأن يلعب دورا في ذلك • فلقد استأثر علماء الكلام والفقهاء بالحياة السياسية والفكرية ، وانفردوا بحق تفسير العقيدة باعتبارهم حماتها وورثة الأنبياء واستأثروا بحق تحديد مفاهيم المجتمع وقيمه (١) ولهذا حاربوا الفلسفة التي كانت المصدر الثاني للفكر والقيم في المجتمع الاسلامي آنذاك مما أدى الى تدهور شامل • تاسيسا على هذا ، كما ترى زينب الخضيري - كان لابد للدولة الموحدية أن تؤكد هويتها وسلطتها بالاستعانة بسلطة العقل في مواجهة سلطة الفقهاء وكان السبيل الى ذلك هو الفصل الصارم بين الفلسفة ( العلم ) وبين الفكر الديني الذي كان عليه أن يقتصر على العناية بالعقيدة في بساطتها الأولى (٢) • ولم يدر حماس ابن رشد لفلسفة أرسطو حماسا لنظرياتها وحقائقها \_ كما تقول زينب \_ وانما كان حماسا لمناهجها وقوامها المعقل وهكذا أصبحت الفلسفة العقلية الدعامة التي تقوم عليها دولة الموحدين • ولم يكن هذا الموقف موقفا فرديا يتبناه ابن رشد وحده بل كان موقف مؤسسة الحكم متمثلة في الخليفة يعقوب بن يوسف والفيلسوف ابن طفيل اللذين اقترحا على ابن رشد تلخيص وشرح كتب أرسطو لتيسيير الفكر العقلاني للناس

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٥٣ \_ ١٥٤ •

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٥١ ٠

وهكذا كان المشروع الفلسفى الرشدى ضرورة مجتمعية سياسية وان كانت مسئولية صياغة هذا المشروع هي مسئولية فردية قام بها ابن رشد • ولهذا فعندما انخذت تتغير الظروف السياسية سرعان ما تنخلت المؤسسة الحاكم عن المشروع ، فكان حرق كتب ابن رشد ونفيه • المهم أن الاضافة المقيقية التي اضافها ابن رشد للفكر الفلسفي كما تقول زينب الخضيري هي تفرقته الدقيقة بين الفكر الديني والعقيدة ، أي تفرقته الدقيقة بين ما وضعه العقل الانساني لتأويل العقيدة وبين العقيمدة نفسها (١) وترى زينب ان الموقف الفلسفي الرشدي عندما انتقل الى الفكر السياسي المسيحي قام الآخذون به بتكييفه مع ظروف حضارتهم وعصرهم على أن الجوهر فيه كان هو محاولة الحد من سلطان رجال الدين ، أي الحد من السلطة الدينية والفصل بينها وبين السلطة السياسية ، لأن أي دمج للسلطتين ستكون نتيجته الحتمية طغيان السلطة الدينية على السلطة السياسية (٢). وتنتهى دراسة زينب الخضيري باشارة سريعة الى أن لابن رشد فلسفة مي التاريخ يمكن استخلاصها من نظريته من وحدة النفس العاقلة في كهل الجنس البشرى وهو ما يترتب عليه اعتقاده بأن الجنس البشرى يساهم أفراده على مر التاريخ في بناء الحقيقة الواحدة الكلية (٣) ، وتكتفى زينب الخضيري بهذه الاشارة السريعة البالغة الاهمية ، فضلا عن اشارتها السريعة كذلك الى ضرورة العناية بالناحية الفقهية في فسكر ابن رشد التي لم تتحقق حتى اليوم ، والتي ستقدم - كما تقول - تاويلات جديدة تماما لنسق ابن رشد الفلسفى (٤) ٠

ولعل هذه الاشارات الاخيرة تكشف بذاتها عن أن دعوة ابن رشد للفصل بين الشريعة والفلسفة ليست هى وحدها جوهر المشروع العقلانى لابن رشد ، وانما قد تكون من أبرز جوانب هذا المشروع ، ولكن لاشك أن النسق الفلسفى العام لابن رشد مايزال يحتاج الى مزيد من الدراسة

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٥٨٠

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٦٠ ٠

<sup>(</sup>٣) المرجع والوضع نفسه ٠

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه ، ص ١٦١ ،

والتحديد · على أن زينب بدراستها هذه قد أضاءت عسدة أمور فى محاولتنا التعرف على معالم العقلانية الرشدية · الامر الاول كما ترى زينب الخضيرى هو أن جوهر الفلسفة عنده هو المنهج لا المذهب · أما الامر الثانى فهو موقفه السياسى العملى الذى أفضى به الى القول بالفصل بين الدين والفلسفة أو بين الدين والعقل · أما الامر الثالث فهو أنه ليس صاحب رؤية فلسفية نهائية مغلقة ، وانما صاحب رؤية ذات بعد تاريخى انسانى شامل يشارك فى صياغته أفراد الجنس البشرى على مر العصور ، وهذه الامور الثلاثة تغنى بغير شك مفهوم العقلانية عند ابن رشد وان تكن ماتزال فى حاجة الى مزيد من التحديد .

والدراسة المتالية هي دراسة عاطف العراقي (١) عن « ابن رشد في فكرنا العربي المعاصر » وقد قدم العراقي في هذه الدراسة عرضا تفصيليا لفلسفة ابن رشد العقلانية ذات النزعة النقدية على حد قوله ، داعيا الى الاستفادة من تراثه في فكرنا العربي المعاصر ، وكنت في الحقيقة أتمني لو جاءت هذه الدراسة في مدخل الكتاب ، فهي دراسة افتتاحية دفاعا عن عقلانية ابن رشد وتأكيدا لها ، ولعل العراقي أراد أن يفسح الكتابة للدارسين مكتفيا بكتابيه القيمين « النزعة العقلية عند ابن رشد » للدارسين مكتفيا بكتابيه القيمين « النزعة العقلية عند ابن رشد » النزعة عند ابن رشد » النزعة عند ابن رشد » يحدد عقلانية ابن رشد في النقاط التالية (٢) :

- ان نظريته في المعرفة ترتفع من المحسوسات الى المعقولات،
- ان مذهبه فى العقل والوجود يقوم على الارتباط بين السبب والمسبب ورد كل شيء فى العالم الى أسباب تدرك بالعقل .
- وآراؤه عن العقل والانسان تقوم على أساس التسليم بنواميس الكون والاعتراف بالخصائص الضرورية لكل شيء وتأثير الانسان في حوادث العالم
  - ونزعته في مجال العقل والله تستند الى البرهان ٠

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٦٥ \_ ١٧٧ .

 <sup>(</sup>۲) عاطف العراقى : النزعة العقلية فى فلسفة ابن رشد : ص ۲٦١ - ٣٦٢ دار المعارف الطبعة الثالثة ، ١٩٨٢ -

- ودلته على وجود الله ترد كل موجود الى أسببابه المحددة وتربط بين أجزاء الكون برباط ضرورى محكم وتستند الى تقرير مبدئى الحكمة والغائية •
- \_\_ كما تتجلى نزعته العقلية فى تفضيله الادلة البرهانية على الادلة الخطابية والجدلية وقوله بقوانين التاويل ، كما تجلت نزعته العقلية فى دراسته لخلود الروح وفلسفة الموت وبعث الرســل .

وهى عناصر أساسية فى عقلانية ابن رشد سواء من حيث المنهج أو المذهب ، وان كانت تحتاج الى أن تنتظم فى نسق موحد وأن تتحدد فيها ركائزها الأساسية .

ننتقل بعد ذلك الى دراسة سعيد زايد عن « ابن رشد وكتابه تهافت التهافت »(۱) يبدأ سعيد دراسته باحصاء دقيق لتراث ابن رشد من جوامع وتلاخيص وشروح ومختصرات في الفقه والكلام والمنطق والفلسفة ثم يعرض لكتاب « تهافت التهافت » ملخصا أبرز قضاياه الاساسية كقضية التوفيق بين الدين والفلسفة ، وقضية الفلسفة الطبيعية والفلسفة الالهية ثم يعرض الاقوال الثلاثة التي كفر بها الغزالي القائلين بها ، ونتبين من تلخيص سعيد أنه من القائلين بأن فلسفة ابن رشد تقوم على التوفيق بين الشريعة والفلسفة أو بين الدين والعقل ، وأن الوحي - كما جاء في نص من نصوص ابن رشد - يتمم ما عجز عنه العقل ، يقول ابن رشد « ان العلم المتلقى من قبل الوحي انما جاء متمما لعلوم العقل ، أعنى أن كل ما عجز عنه العقل أفاده الله تعالى من قبل الوحي » ويستخلص سعيد من هذا أن الايمان والمعرفة العقلية شيء واحد عند ابن رشد (۱) ، على أنه ينتهي من دراسته مؤكدا أن المنهج الذي اتبعه ابن رشد في فلسفته والبرهان الذي يستطيع به أن يشترك في حياة العقل الفعال وأزليته »

<sup>(</sup>۱) فلسفة ابن رشد : سبق ذكره ، ص ۱۸۱ ــ ۲۰۰ •

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٩٢٠

مشيرا بهذا النص الى كتاب ليون جوتييه عن ابن رشد ، مع أن جوتييه \_ كما هو معروف \_ فى دراسته لكتاب « فصل المقال » لابن رشد انتهى الى القول بأن ابن رشد جعل الدين تابعا للفلسفة ، وهذا مالا يستقيم مع مفهوم سعيد حولوحدة الايمان والمعرفة عند ابن رشد على أن الدراسة بشكل عام دراسة جادة وتستوعب العناصر الاساسية لفلسفة ابن رشد ، وهى تؤكد فى النهاية على عقلانية ابن رشد \_ كما ذكرنا \_ ولكنها لاتحدد معنى دين العقل والبرهان ، أو حدود العقلانية ودلالتها عند ابن رشد ،

ومع على عبد الفتاح المغربي ننتقل الى دراسة علمية مقارنة عن « مفهوم (٢) التاويل بين الاشعرية وابن رشد » · والدراسة تكشف عن مدى الدقة العقلية والعلمية التي توخاها ابن رشد في التاويل ادراكا منه لخطورته ولاهميته معا • ولهذا كان أحرص من الاشاعرة في استخدام التاويل كما يقول على عبد الفتاح ٠ فقد حدد له قواعده ومبادئه وميز بين الممالات التي يجوز فيها التاويل والمالات التي لا يجوز فيها - بل ميز كذلك بين من يجوز معهم ولهم التاويل ومن لا يجوز لهم • بل لعله توقف عن التاويل في امور حتى لا يلغى دافعا من الدوافع التي تنشط الناس على العمل وحسن السلوك • وهذا على حين أن الأشاعرة اطلقوا التاويل وأشاعوه من الناحية العملية بين الناس جميعاً • وفضلاً عن هذا فقد كان ابن رشد في تأويله متسامحا مع المختلفين معه ، يسعى لكشف أوجه الاتفاق والتلاقي المكنة • وكان موقفه التأويلي يجمع بين ثقافته الفقهية وثقافته الفلسفية • والواقع أن هذه الدراسة المقارنة القيمة للتأويل بين الاشاعرة وابن رشد تكشف بعدا من أبعاد عقلانية ابن رشد • فعقلانيته التاويلية لا تقوم فحسب على وجود باطن وظاهر ، في الدين ، وإنما تقوم كذلك على أساس موضوعي هو وجود تفاوت بين مدارك البشر ، لابد من مراعاته • ولهذا فعقلانيته ليست عقد لانية نظرية مجردة رغم تطلعها الى البرهانية اليقينية ، وإنما هي كذلك ذات عمق عملي مسئول، فيه ادراك ومراعاة لما بين الناس من اختسلاف في مدارك العقول ، واحترام هذا الاختلاف ، والحسرص على الا يتعارض التساويل مع

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٢٠٣ ـ ٢٣٦ ·

ما تقتضیه ضرورات العمل واستقرار المجتمع ، والبعد عن التشویه العقلی ، فضلا عن التسامح بین الافکار المتعارضة ، والمحرص علی اکتشاف ماهو مشترك بین هذه الافکار ، وهکذا ، فان هذه الدراسة القیمة رغم انها محدودة بحدود المقارنة بین التأویل الاسمعری والتأویل الرشدی فانها تضیف بعدا عملیا ومجتمعیا واخلاقیا وذرائعیا الی ابعاد العقلانیة الرشدیة فضلا عن البعد التاریخی والسیاسی الذی ابرزته لنا من قبل دراسة زینب الخضیری ،

ومع زينب عفيفي شاكر ننتقل الى جانب عملى آخر في فلسفة ابن رشد هو « مشكلة الحربية في فلسفة ابن رشد » (١) · ولعل معالجة ابن رشد لمشكلة الحرية أن تكون من أبرز وألمع الاضافات العقلية في الفكر العربي الاسلامي ، وقد استطاعت زينب شاكر في دراستها عن مشكلة الحرية في فلسفة ابن رشد أن تبرز الاسس الموضوعية التي اقام عليها ابن رشد مفهوم الحرية ، وبالتالي أعطى لقضية القضاء والقدر بعددا جديدا ، فلقد ربط ابن رشد بين الايمان بالقضاء والقدر ونظريته في السببية التي هى بدورها مناط العقل عند ابن رشد ( فمن رفع الاسباب فقهد رفع العقل ) كما ذكر في كتابه « تهافت التهافت » (٢) • لقد رفض ابن رشد آراء الجبرية الذين يقولون بأن افعال الناس ليست من صنعهم وانما من خلق الله ، مستندين في هذا الى قدرة الله المطلقة ، كما رفض آراء المعتزلة القائلين بالاختيار مستندين في ذلك الى العدالة الالهية ، اذ أن عدل الله يقتضي الا تكلف الا من كان حسرا ، كما رفض آراء الأشاعرة القائلين بحل وسط بين القائلين بالجبر والقائلين بالاختيار هو قولهم بالكسب • فالله بحسب هذا القول يكسب الانسان القدرة على أن يحقق ارادته واذا كان الرأيان الاول والاخير لا يختلفان - من حيث الجوهر -في تغييب ارادة الاختيار ، فإن الموقف المعستزلي - وأن اتسم بطابع الاستقلال الذاتي وحرية الارادة - فان هدفه كان مجرد الربط بين الفعل

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٢٤١ ـ ٢٦٠ ·

<sup>(</sup>۲) ابن رشد : تهافت التهافت · القسم الثانى ، ص ۷۸۰ ، دار المعارف ،

والجزاء ، ولكنه لا يقدم تفسيرا لا لطبيعة الفعل نفسه من ناحية ولا لمقيقة القضاء والقدر من ناحية أخرى - وهنا يقدم ابن رشد تفسير. العقلي الموضوعي للحرية الانسانية • فالفعل الانساني عنب إبن رشد ليس فعلا عشوائيا وانما هناك قيود وحدود وضرورات تتمثل في السببية التي تسود عالم الموجودات جميعا ـ الطبيعة منها والانسانية • فلكل شيء طبيعة تخصه ، كما كان يقول ابن تومرت وكما يؤكد ذلك ابن رشد ٠ ولهذا تختلف الاشياء وتتفاوت • وهي ليست مستقلة عن بعضها البعض وانما تقوم بينها علاقة السببية التي تتشكل منها نواميس وقوانين الوجود والكون عامة ٠ والفعل الانساني مشروط بعللقة السببية بين القوانين داخل الانسان ، والقوانين خارجه ، ولهذا فالحرية محكومة بهذه القوانين التي سنها الله للكون والتي تجرى على نظام محدد • وعلى هذا - كما تقول زينب شاكر - فان افعالنا ليست اختيارية مطلقة وليست اجبارية مطلقة ، وانما تجمع بين الاختيار والجبر ، ويقول ابن رشد « لما كانت الاسباب التي من خارج تجرى على نظام محدود ونظام منضود لا تخل في ذلك بحسب ما قدرها بارئها عليه ، كانت ارادتنا وأفعالنا لا تتم الا بموافقة الاسباب التي من الخارج • فواجب أن تكون أفعالنا تجرى على نظام محدود ( ٠٠٠٠ ) وانما كان ذلك واجبا لأن أفعالنا تكون مسلبة عن تلك الاسباب التي من الخارج • وكل مسب مكسون من أسبباب محسدودة مقدرة فهو ضرورة محددة مقدرة ( ٠٠٠٠ ) والنظام المحدود الذي في الاسباب الداخلة والخارجة اعني التي لا تخل هو القضاء والقدر الذي كتبه الله على عباده» (١) والواقع ان ابن رشد قد جعل من القضاء والقدر الضرورة الموضوعية التي تصدر الحرية الانسانية عنها ، لا في تناقض معها وانما في توافق ومراعاة لها ٠ أى أنه أقام القضاء والقدر على أساس موضوعي واقعى ٠ ولعل ابن رشد كان سابقا في هذا \_ مفهوم العلاقة بين المحرية والضرورة عند كل من سبينورا وهيجل • الا أن هذا المفهوم العقلاني الموضوعي للحرية عند ابن رشد مرتبط بأمرين آخرين: أولهما هو اقامة الأخللق على أساس

<sup>(</sup>۱) ابن رشد : « مناهج الأدلة » ص ۲۲۱ ـ ۲۲۷ نقلا عن دراسة الدكتوره زينب شاكر في الكتاب ، ص ۲۰۲ ـ ۲۰۳ ۰

موضوعى وثانيهما هو اتخاذ هذه الحسرية الموضوعية مرتكزا ضروريا للعمل السياسى ولتحقيق العدل بين الناس • وهكذا نستطيع القول بان الحرية كعفهوم نظرى عند ابن رشد يتأسس على الموضوعية الانطولوجية من ناحية ، ويتأسس عليه السلوك الاخلاقى والسياسى والعدل الاجتماعى من ناحية أخرى • أنه يجمع بين ثنائية الحرية والضرورة ، وثنائيسة الطبيعى وما وراء الطبيعى وثنائية الذاتى والموضوعى • وبهذه الدراسة عن مفهوم الحرية عند ابن رشد تزداد معرفتنا بهذه الثنائيات المتضايفة التى تسهم فى تغذية مفهوم العقلانية الرشدية •

على أننا مع نبيلة زكري زكى نرتفع من هذا الجانب الانساني في فلسفة ابن رشد الى الجانب الالهي في فلسفته • ففي دراستها » ابن رشد والمؤثرات اليونانية في فلسفته الالهية »(١) • تقوم نبيلة زكري بمتابعة تفصيلية دقيقة لمدى تاثر ابن رشد ببعض فلاسفة اليـــونان في مختلف جوانب فلسفته الالهية ، وان كانت تركز على الاثر الأكبر لارسطو في حدود منهجه العقلاني اساسا مع تحديد الفروق بينهما التي ترجع - كما تقول \_ الى حرص ابن رشد على التوفيق بين الشريعة والفلسفة • فابن رشد ـ كما تقول بحق ـ لم يكن مجرد شارح لأرسطو وانما أضاف أفكارا جدیدة • ولقد تابعت نبیلة زکری شروح ابن رشد علی ارسطو مبینة منهجه العقلاني في هذا الشرح • ثم أخذت تعرض للمؤثرات اليونانية في فلسفة ابن رشد ، وفي مقدمة تلك المؤثرات مشكلة قدم العالم وما تتضمنه من مفهومي الازلية والابدية ، وارتباطهما بالقوة والفعل والحركة المستمرة • ثم تنتقل بعد ذلك الى المؤثرات اليونانية في أدلة وجود الله واستعانة أبن رشد ببعض الافكار الارسطية في قوله بهذه الادلة مثل فكرة المحد والبرهان والقوة والفعمل والسببية ، ورفض المصادفة والاتفاق • ثم مشكلة الذات والصفات التي استند اليها ابن رشد كذلك على بعض جوانب من فلسفة أرسطو ، ومشكلة الخير والشر ، والقضاء والقدر وفكرة الجواهر والاعراض ومشكلة خلود النفس وإن كان حل هذه المشكلة يقترب من رأى افلوطين كما تقول نبيلة زكرى • وتكاد فلسفة

<sup>(</sup>۱) كتاب ابن رشد : السابق ذكره ، ص ٢٦٥ ـ ٢٩٤ ·

ابن رشد الالهية بحسب هذه الدراسة أن تكون صدى للفلسفة الالهية الأرسطية مع بعض تعديلات بما يتفق مع الدين الاسلامى وهى قضية تحتاج الى مناقشة وان كان هذا المجال لا يسمح بها • وخاصة أن هدفنا هو تحديد دلالة العقلانية فى فلسفة ابن رشد • وتتمثل العقلانية الرشدية عند نبيلة زكرى فى ثلاثة أبعاد: البعد الأول هو استخلاص المعانى الكلية من المحسوسات • والبعد الثانى هو الذى يتخذ شكل القياس البرهانى الذى هو اثبات نتيجة يقينية من مقدمات يقينية والبعد الثالث هو سيادة ميدا العلية •

وبانتقالنا الى دراسة سعيد مراد عن « ابن رشد بين حضارتين»(١) نكاد ننتقل الى دراسة مناقضة تماما للدراسة السابقة • ودراسة سعيد تعد بحق \_ على حد تعبيره \_ سيرة ممتدة من دخول الاسلام الاندلس الى ظهور ابن رشد ، بهدف تحديد معالم الموروثات الحضارية والتراكمات الثقافية العربية الاسلامية المختلفة التي شكلت عقل ابن رشد - وتبدأ هذه المسيرة بالتعرف على بنية ابن رشد الفكرية ، من حيث النشأة ، ثم تنتقل منها الى الاطار العام للحضارة العسربية الاسلامية في تجلياتها السياسية والاجتماعية والثقافية ، مع الحرص على عرض الدور الذي قامت به ملوك الطوائف في كل مدينة من مدن الأندلس على حددة ، لننتهى الى دولة الموحدين لنتعرف على فلسفتها السائدة وعلاقة ابن رشد بها • ثم نتعرف تعرفا تفصيليا كذلك على مظاهر الحضـــارة العربية الاسلامية عامة في الاندلس فيما كانت تمتلىء به من مكتبات وأنشطة علمية وثقافية وفلسفية ودراسات دينية وفنون معمارية وآداب مختلفة • ثم تاخذ الدراسة في تحديد عناصر الحضارة العربية الاسلامية في فكر ابن رشد في العلوم الدينية وفي الفلسفة مع الاشارة السريعة أخيرا الى اتصال الحضارة العربية الاسلامية بالحضارة الغربية اليونانية ، فتعرض لحركة الترجمة وتحولها من الطابع الفردي الى الطام الجماعي ومن المبادرة الذاتية الى التوجه الرسمى بتشجيع الخلفاء والامراء للمترجمين • ثم نتعرف على قصة تكليف خليفة الموحدين باقتراح من ابنطفيل على ابنرشد

<sup>(</sup>١) المرجع السابق : ص ٣٠١ - ٣٠٥

بتلخيص كتب ارسطو ، على ان ابن رشد لم يقف عند حدود آراء ارسطو وانما عرض آراء جديدة وطريفة - كما يقول سعيد - من خلال الشروح والتلاخيص ، ويختتم سعيد دراسته المستفيضة بالتأكيد على حقيقتين : الأولى هي أن الثقافة العربية الاسلامية هي القاعدة الاصلية في تكوين العقل العربي الاسلامي لابن رشد ، ولهذا يفسر سعيد تكريسه لـ « قدر أكبر ومساحة أوسع » في دراسته للثقافة العلمية الاسلامية « اذ ان الغالب على الدراسات وضع ابن رشد في اطار غربي أكثر من الاطار العربي الاسلامي وهذا خلف وقلب للمعايير » على حد تعبيره (١) ،

أما الحقيقة الثانية فان ابن رشد عرف الفكر الغربى اليونانى وعاشه دارسا وناقدا وشارحا ومعلقا • الا أن المنتج الذى انتجته هذه الدراسات كان ذا طابع فريد ومميز • وقد تولد ذلك بفعل الاعتصار العقلى والمخاض الفكرى الذى عاشه فيلسوف قرطبة من أجل الحقيقة ذاتها ووصولا الى الحق الذى جاهر بحبه له ذاته من غير نظر الى قائله أو الاهتمام بعقيدة من يقول الحقيقة •

والملاحظ أن هذه الدراسة المستغيضة قد حرصت ـ كما يقول سعيد نفسه ـ على ابراز الجذور العربية الاسلامية لفكر ابن رشد ، ولم تهتم الا اهتماما هامشيا بالأثر اليونانى الأرسطى فى فكر ابن رشد على خلاف الدراسة السابقة كما ذكرنا من قبل ، فنصيب الحديث عما يسميه سعيد بالحضارة الغربية اليونانية لا يزيد عن أربع صفحات وسبعة أسطر فى دراسة تبلغ ٤٥ صفحة ،

ولم يكن الأمر اعتباطا وانما هو رد فعل على الدراسات التى تضع ابن رشد فى اطار غربى أكبر من الاطار العسربى الاسلامى كما يقول سعيد ولاشك أن ابن رشد هو ابن الحضارة العربية الاسلامية وامتداد اتراثها ولقد استطاع سعيد أن يبرز هذا فى دراسته التفصيلية ولكنه فى الجانب المتعلق باثر الفلسفة اليونانية اكتفى بالاحكام العامة دون

<sup>(</sup>١) المرجع السابق . ص ٣٥٥ ٠

التحديد الموضوعى مما يكاد ينفى الأثر العميــق للفلسفة اليونانية فى الفلسفة العربية الاسلامية عامة وفى فلسفة ابن رشد بوجه خاص •

وهكذا ، اذا كانت نبيلة زكرى قد غالت فى أثر أرسطو فى الهيات ابن رشد وان استندت فى أغلب الاحيان على مقارنة النصوص والافكار ، فان سعيد قد غالى فى التهوين من الاثر الارسطى ولكن دون أن يستند فى ذلك الى دراسة مقارنة مكتفيا بالاحكام العامة ، وأكاد أقول ان دراسة سعيد مراد قد غلب عليها منهجيا طابع الايديولوجية القومية ذات البعد الدينى ، ولعل استخدامه لكلمة « الغربية » وصفا للفلسفة اليونانية مما يدعم هذا الرأى ، فهو استخدام حديث يعبر عن موقف ثقافى من الحضارة الغربية الراهنة ، ومع تقديرى للجهد الكبير المستفيض الذى قام به سعيد ، فاننا لم نستطع أن نتبين رؤيته المحددة لعقلانية ابن رشد بقدر ما تعرفنا على الجذور العربية الاسلامية لفلسفته عامة ،

ومع مرفت عزت بالى ننتقل الى موضوع محدد هو « موقف ابن رشد من مشكلة الخير والشر »(١) • وبالرغم من أنه موضوع محدد فان مرفت عزت حرصت أن تتبين معالمه فى الجوانب المختلفة من فلسفة ابن رشد ، الالهية منها والطبيعية وما وراء الطبيعية • والحقيقة أنه موضوع اشكالى • ففى آيات القرآن الكريم ما يقول ظاهرها بأن الله هو الخالق لافعال الناس خيرها وشرها وهو ما يقول به الأشاعرة • وفى آيات أخرى ما يؤكد وصف الله بالعدل ونفى الظلمام عنه • وهو ما يقلب به المعتزلة • ولا يجد ابن رشد مخرجا من هذا التناقض الظاهرى الا بضرورة تأويل الكيات • فالله بحسب تأويل ابن رشد هو الخالق حقا للخير والشر بما أودع فى الناس من استعداد لفعل الخير والشر • على أن الله هو خالق للخير لذات الخير ، وخالق للشر لذات الخير أى من أجل أن يقترن به من الخير • وعلى هذا فان خلق الله للشر انما هو عدل منه • ومثال من الخير • وعلى هذا فان خلق الله للشر انما هو عدل منه • ومثال ذلك أن النار خلقت لما فيها من قسوام الموجودات التي ما كان يصح وجودها لولا وجسود النار • ولكن وجودها يسبب فسسادا فى بعض

<sup>(</sup>١) المرجع السابق : ص ٣٥٢ ـ ٣٧٢ ·

الموجودات «ولكن اذا قيس بين ما يعرض عنها من الفساد الذي هو شر وبين ما يعرض عنها من الوجود الذي هو خير لكان وجودها أفضل من عدمها ، فكان خيرا ، على أن مرفت عزت ترى مسالة الخير والنبر مرتبطة بمسالة علم الله عند ابن رشد • فعلم الله عنده يختلف عن علم البشر • والله يعلم الاشياء بعلم واحد في الأزل والآبد • وعلمه لا يستمد من الموجودات ، الأنه الفاعل لها ، وهو مدبر هـــذا الكون ، ولهذا فكل ما في الوجود هو خير محض عن ارادته وقصــده(١) ٠ أما الشرور فوجودها ضرورة لوجود الهيولي أي المادة في الكون • فالشر والخير موجودان ولا يمكن أن يكون وجود بدونهما • وهكذا ترتبط مسالة الخير والشر بمبدأ العناية الالهية أي بالبنية الغائية للوجود • كما ترتبط كذلك بمشكلة السببية • وفي هذه الدراسة نتبين ارتباط القيم الأخلاقية كالخبر والشر بالاسس الموضوعية لرؤية ابن رشد الفلسفية الشاملة • فالخير والشر موجودان وكلاهما ضرورى للآخر ضرورة موضوعية ٠ وهما في وجودهما مرتبطان بالبنية السببية للكون من ناحية وبالبعد الميتافيزيقي للعالم القائم على غائية الكون والعناية الالهية التي تشمله من ناحية أخرى . بهذه الرؤية الشاملة التي قدمتها مرفت عزت لمشكلة الخير والشر ، نتبين البعد العقلاني في معالجة ابن رشد للقيم الأخسلاقية والسلوكية ، كما سبق أن تبينا هذا البعد العقلاني في معالجة لقيمة سلوكية أخرى هي المرية في مقالة زينب عفيفي •

ومع منى أحمد أبو زيد فى دراستها عن « ابن رشد طبيبا » (٢) ننتقل من الفلسفة الاخلاقية والسلوكية الى الفلسفة الطبيعية ، على أن هذه الدراسة لا تقتصر على الطب عند ابن رشد ، وانما تشير فى البدابة الى علم الفلك عنده ، والملاحظة المهمة التى تبرزها منى أبو زيد هي ان ابن رشد يقارب بين علم الفلك والفلسفة ويقارن بينهما فيضع علم الفلك ضمن المعلوم الفلسفية ويطبق بالتالى نظرياته عليه ، وتشير الى أن ابن رشد يرى أن هذا العلم يشارك فيه المنجم – أى الفلسكى – مع

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٣٦٥ \_ ٣٦٧ ·

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٣٧٥ ـ ٣٩٣ ·

الفيلسوف الدارس للطبيعة • فالطبيعي والمنجم يشاركانفي النظر في هذه المسائل • ولكن المنجم في الاغلب يشرح الكيفية ، على حين أن الطبيعي يشتغل بتعليل ذلك • فلا يبعد أن المنجم في الأغلب يأتي بعلة غير العلة الطبيعية ولهذا تختلف كيفية التعليل التي يبحث عنها الطبيعي عن كيفية التعليل التي يبحث عنها المنجم • ومن هنا نتبين أن التعليل هو اساس النظرية الفلسفية للطبيعة الفلكية • وهذا ما يعطى لها الطابع العلمي • وسوف نجد الأمر نفسه في هـــذه الدراسة عن الطب عند ابن رشد • فالطب عنده هو جزء من الفلسفة وهو مبحث فيه من زاويه أموره الكلية لا الجزئية التي اهتم بها معاصره ابن زهـــر • ولهذا يقول ابن رشد في نهاية كتابه « الكليات »(١) بعد اشـارته الى ابن زهـر « ولا حاجة لمن يقرأ كتابنا هذا الى ذلك ، بل يكفيه من ذلك مجسرد العلاج • وبالجملة ، من تحصل له ما كتبناه من الاقاويل الكلية يمكنه أن يقف على الصواب والخطأ من مداواة أصحاب الكنانيش في تفسير العلاج والتركيب »(١) · وبهذا القول يكاد ابن رشد يجعــل الاقاويل الكلية هي العلم النظري للطبب ، ويقصر الكنانيش على العمليسات العلاجية • ولهذا نجهد في كتاب الكليات تعاريف لمختلف عناصر علم الطب ، كما نراه يحتم معرفة المنطق وشروطه في طرق القياس والاستنتاج لكي يتمكن الطبيب من ممارسة مهنته ٠ ولكنــه في الوقت نفسه يحتم ضرورة المجمع بين القياس والتجربة ، ويرى ضرورة تطبيق هذا بوجه خاص في محاولة تحضير الادوية وطرق استخدامها ويضع شروطا عملية محددة ، لاختبار الدواء ولتعاطيه ، وهـو يؤسس ذلك على رؤيتـه للاختلاف والتفاوت بين الأفراد في استجابتهم للدواء فضلا عن اختلاف الظروف البيئية أو اختلاف الاجناس •

وابن رشد لا يقف فى هذا المجال موقف التلخيص أو العرض بالنسبة لمن سبقوه ، بل يقوم بالمقارنة بين مختلف آراء الأطباء وينقدها أحيانا وتلاحظ منى أبو زيد بحق الطابع العلمى الخالص فى دراسات ابن رشد

<sup>(</sup>١) ابن رشد : كتاب الكليات ، منشورات معهد الجنرال فرانكو - صــورة للمخطوط ، مطبعة الفنون المصورة ، مراكش ، المغرب ، ص ٢٩ ،

الطبية فضلا عن سعيه الى ترسيخ أخلاقيات انسانية فى علم الطب مما يجب أن نتحلى بها ، الى جانب اعترافه بفضل القدماء وتمسكه بالحقيقة العلمية دون النظر الى طبيعة قائلها ، والدعصوة الى واجب كل عالم ألا يتوقف عن التعلم ، وخلاصة هذه الدراسة القيمة هى ما تكشفه من موضوعية علمية عند ابن رشد لا تقف عند حدود القياس المنطقى البرهانى وانما تمتد تساسا الى ضرورة الاستئناس بالتجربة العلمية ، وهكذا تضيف هذه الدراسة الى مفهوم العقلانية عند ابن رشد هذين البعدين ، البعد العلمى التجريبى الذى لا ينغلق فى ثوابت نظرية نهائية ، والبعد اللخدقي الانسانى ،

وناتى الى آخر دراسات هذا الكتاب وهى دراسة أبوالوفا التفتازانى باللغة الانجليزية عن أبن رشد المتصوف(١) • يبرز التفتازانى فى هذه الدراسة المدرستين الفلسفيتين اللتين كانتا سائدتين فى الاندلس فى القرن الثانى عشر وهما المدرسة الفلسفية المشائية والمدرسة الاشراقية ، ويشير الى الاتجاه الصوفى الذى كان قويا طوال القرنين السابقين وذلك نتيجة لانتشار رسائل اخوان الصفا ذات الاتجاه الافلاطونى الجديد •

ويشير التفتازاني الى رفض ابن رشد للمنهج الحدسي الصوفية والاشراقي في المعرفة على أن ابن رشد وان كان ينكر على الصوفية قدرتهم على الحصول على معرفة طبيعة الحقيقة عن طريق تجربتهم الخاصة الحميمة ، التي لاتتاح لغيرهم ، فانه \_ كما يقول التفتازاني كان موافقا على الهدف الاخلاقي للتصوف ، أي أنه كان ينكرهم ابستمولوجيا ويقبلهم أخلاقيا ، وتنتهى الدراسة الى أن النزاع بين الموفية والفلاسفة يرجع في التحليل الأخير الى التمييز بين الذوق واستخدام الحجج المنطقية ، والدراسة بشكل عام تأكيد على الطابع العقلاني لفلسفة ابن رشد ،

- هذه هي خلاصة عامة لمختلف دراسات هذا الكتاب عن ابن رشد ٠
- ونستطيع أن نستخلص منها بعض الدلالات الأساسية العقلانية الرشدية ٠

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٥٥ ـ ٤١٨ ·

#### ٣ ـ دلالة العقلانية الرشدية في دراسات هذا الكتاب:

لقد تبين لنا من قراءة فلسفة ابن رشد خلال قراءتنا لدراسات هذا الكتاب ، أن هناك اختلافا وتباينا بين هذه الدراسات في رؤيتها لفلسفة ابن رشد ، على أننا لو اقتصرنا على دلالة العقللنية الرشدية في هذه الدراسات لوجدنا أن أغلب هذه الدراسات تؤكد على الطابع العقلاني لفلسفة ابن رشد ، الا أنها تكاد تقصر دلالة هده العقلانية على منهج القياس البرهاني للحصول على معرفة يقينية ، وهي تراها كذلك كاداة معرفية لاستخلاص الكليات من المحسوسات ، أو كمنهج لتأويل الشريعة بما يجعلها متوافقة مع العقل وان كان هذا التأويل مقصورا على الفلاسفة أو الراسخين في العلم » ،

على أن بعض الدراسات تتبين الأساس الانطولوجى للعقبلانية الرشدية ، وذلك بتأسيسها على مبدأ السببية والعلاقات الضرورية بين الأشياء ، هذا فضلا عن دراسات أخرى تكشف عن الطبيعة العملية للعقلانية الرشدية وذلك في ارتباطها بتجليات وممارسات ذات بعسد تاريخي أو سياسي أو سلوكي أخلاقي أو تجريبي ،

وتتسم بعض هذه الدراسات السابقــة فى ادراكها للعقلانية بأنها محدودة بحدود التجربة الانسانية ، ومشروطة بها دون أى ارتباط بفوة أخرى خارج هذه التجربة ،

على أنه من ناحية أخصرى هنساك من الدراسات ما تتشكك في العقلانية الرشدية ، بل تتشكك في مفهوم العقسلانية عامة تأسيسا على تشككها في مبدأ السببية ، ولهذا فهي ترفض الفلسفة الرشدية جملة وتجد بديلا عنها في الفلسفة الأشعرية ، ولكن هناك عددا من الدراسات تسعى للتوفيق بين النقل والعقل ، بين الايمان الديني والعقلانية باعتبارهما وجهين لعملة واحدة ، ولكن هناك أكثر من دراسة كذلك تكاد توحد بين الدين والعقل ، أو على الأقل تجعل الدين مرتكزا وأساسا للعقلانية ، وهناك اتجاه يكاد يعطى للعقلانية جذرا قوميا متميزا ذا توجه ديني ،

هذه هى خلاصة عامة للقراءات المختلفة لفلسفة ابن رشد وموقفها من عقلانيته ، وهى اجتهادات تعبر عن وجود تيارات منهجية وفكرية متنوعة فى الدراسات الفلسفية فى جامعاتنا ، وهى ظاهرة صحية ومبشرة بغير شك لأنها تعبر عن الاستقلال والتنوع الفكرى ، على أنه لكى تتم الفائدة من هذه الظاهرة الصحية ، لابد من أن يجرى حوار بين بعضها البعض بدلا من الاكتفاء بالتجاور فى كتاب عن ابن رشد ، أو بالتباعد فى كتابات مستقلة ، ان القيام بمثل هذا الحوار ، ليس حول فلسفة ابن رشد فحسب ، بل حسول مختلف القضايا الفكرية والفلسفية والعلمية والاجتماعية والثقافية سوف يتحقق به تنمية للحركة الفلسفية والفسكر النظرى عامة فى جامعاتنا وفى المستوى الثقافي العام فى بلادنا ،

واستلهاما منى لما فى هذا الكتاب عن ابن رشد من قراءات مختلفه متنوعة لفلسفته ، وربما كمبادرة لفتح باب الحوار ، أحاول بدورى أن الجتهد فى الصفحات التالية لتحديد معالم العقلانية ومرتكزاتها فى فلسفة ابن رشد .

### ٤ ـ محاولة لتحديد معالم العقلانية الرشدية:

فى البداية ، أحرص على تأكيد أمرين : الأمر الأول هو أن تحديد دلالة العقلانية عند ابن رشد أو عند مفكر أو فيلسوف ، لا تكون بالوقوف عند بعض تعريفاته فحسب ، وانما بالدراسة لمجمل فلسفته ، وبتحديد منهجه فى معالجة القضايا والمشاكل المختلفة واكتشاف المرتكزات الاساسية لبنيته الفكرية ، ولست أزعم أننى سأقوم بهذه الدراسة الشاملة لفلسفة ابن رشد ولمهجيته وانما ساكتفى ـ كمحاولة تمهيدية ـ بتحديد بعض المرتكزات الاساسية التى تسهم فى تشكيل الدلالة العامة للعقلانية الرشدية .

أما الأمر الثانى فهو أن الطابع العام للفلسفة فى العصور الوسطى سواء كانت فى البلاد العربية الاسلامية أو فى أوروبا هو الطابع الدينى . فالايديولوجية المسيطرة السائدة آنذاك . ولهذا فان البحث فى العقلانية عند فلاسفة ذلك العصر ، لا يعنى نفى الاطار الدينى العام لفلسفتهم ، كما أن هذا الاطار الدينى العام لا ينفى

القول بالعقلانية وانما تبقى القضية محصورة فى تحديد طبيعة العلاقة بين الايمان والعقل أو بين الدين والفلسفة عند هذا الفيلسوف أو ذاك ، أى مدى ما يكون الدين موضوعا من موضوعات الفكر الفلسفى ، أو يكون الفكر الفلسفى موضوعا من موضوعات الدين .

فى ضوء هذا سأحاول تحديد دلالة العقلانية عند ابن رشد وبعض مرتكزاتها فى اطار البنية العامة لفلسفته ، أو ما يمكن أن نطلق عليه رؤيته الشاملة للعالم ، وفى الاطار الدينى العالم السائد فى عصره ومجتمعه .

وقد يكون من المفيد في البداية أن نحدد ما هو المقصود بالعقلانية، لا بالمعنى العام الذي حددناه في مستهل هذه الدراسة ، وانما كموضوع للدراسة • ولقد واجه المفكر المغربي صحمد عابد البجابري هذا التساؤل في مستهل كتابه « نقد العقل العربي » في جزئه الأول عن « تكوين العقل العربي » · ولقد اختار الجابري الاستئناس بالتميير المشهور الذي أقامه لالاند بين العقل المكون أو الفاعل Ta raison constituante الذي أقامه لالاند بين العقل المكون أو الفاعل للول هو كما · La raison constituée والعقل المكون أو السائد يقول لالاند نقلا عن الجابري « الملكة التي يستطيع بها الانسان ان يستخرج منادراك العلاقات بين الأشياء مبادىء كلية ضرورية وهي واحدة عند جميع الناس » · أما الثاني فهو « مجموع المباديء والقواعد التي نعتمدها في استدلالتنا » وهي تختلف كما يقول من عصر الى عصر · ولهذا فهي على حد قول لالاند نقلا عن الجابري أيضا « منظومة القواعد المقررة والمقبولة في فترة تاريخية معينة ، والتي تعطى لها خلال تلك الفترة قيمة مطلقة »(١) ولقد اختار الجابري المعنى الثاني لتحديد تكوين العقل العربي • على أننا في حالتنا هذه ، لانسعى لتحديد تكوين العقل العربي عامة ، وانما تكوين عقل عربي واحد هو عقل ابن رشد في تجليه الفلسفي • وان كنت لا أشك أن عقل ابن رشد كان يرتبط بمرحلة تاريخية معينة ، فضلا عن أنه كان يعبر عن نزعة أو اتجاه آنذاك

<sup>(</sup>۱) الدكتور محمود عابد الجابرى : تتكوين العقل العربى · دار الطليعة ــ بيروت ١٩٨٤ طبعة اولى ، ص ١٥٠

مهما كان محدودا أو مضحطهدا ، الا أنه كان يعبر عسن فلسحفة فرد هو ابن رشد ، على أننا في حسالة ابن رشد قد لا نكتفى بدراسته بالمفهومين اللذين حددهما لالاند للعقل ، أى بالمفهوم الاول أى العقل من حيث أنه ملكة للمعرفة ، لا بالمعنى المطلق وانما في حدود مفهوم ابن رشد له ، وبالمفهوم الثانى المعرفي أيضا من حيث أنه منظومة من المبادىء والقواعد والمرتكزات والآليات التى تشكل الرؤية ألعقلانية الرشدية ، وانما سنحتاج في دراسة العقللانية الرشدية الى ذراسة عقلين آخرين لا نجدهما في تعريف لالاند للعقل وان كنا نجدهما في مذهب العديد من الفلاسفة ، وأقصد بهما العقل بالمعنى الانطولوجي في مذهب العديد من الفلاسفة ، وأقصد بهما العقل بالمعنى الانطولوجي أي العقل كمعقولات متحققه في الوجسود الطبيعي ( وفي ما وراء الطبيعي كذلك في فلسفة ابن رشد ) والعقل بالمعنى العملي أي العقل أن نحدد دلالة العقلانية الرشدية في المجال المعرفي والانطولوجي وانعملي ، على أننا لن نخوض في تفاصيل عديدة وانما سنكتفي بالاشارن الني بعض العناصر الرئيسية ،

وسنبدأ بالعقل الانطولوجي فلعله أن يكون الأساس الذي تستند اليه العقلانية الرشدية عامة ،

#### ١ ـ الأساس الانطولوجي للعقلانية الرشدية:

فى تقديرى أن القاعدة الأساسية الأولى التى يرتكز عليها عالم ابن رشد هو مبدأ السببية و والسببية عنده ليست مجرد علاقة بين سبب ومسبب بل هى النسيج العام للوجود كله و انها التشابك الكامل بين أشياء الوجود وأحداثه جميعا والسببية فى الوجود ليست نتيجة للعادة التى يولدها الاقتران والتساوق فى الوجود كما يقول الغزالى فى كتابه « تهافت الفلاسفة » كما هو معروف ، بل هى ضرورة موضوعية متحقق فى العلاقات بين الموجودات وفى فعل بعضها فى بعض ، وذلك بسبب اختلاف الطبائع بين الأشياء و فعلى حد تعبير ابن رشد فى رده على الغزالى « من المعروف بنفسه أن للأشياء ذوات وصفات هى التى اقتضت الأفعال الخاصة بموجود موجود ، وهى التى من قبلها اختلفت ذوات

الأشياء وأسماؤها وحدودها • فلو لم يكن لموجود موجود فعل يخصه ، لم يكن له طبيعة تخصه • ولو لم يكن له طبيعة تخصه لما كان له اسبم يخصه ولا حد • وكانت الأشياء كلها شيئا واحدا ولا شيئا واحدا ، لأن ذلك الواحد يسال عنه : هل له فعل يخصه أو انفعال يخصه أو ليس له ذلك • فان كان له فعل يخصه فههنا أفعال خاصة صادرة عن طبائع خاصة ٠ وان لم يكن له فعل يخصه واحد ، فالواحد ليس بواحد ٠ وادا ارتفعت طبيعة الواحد ارتفعت طبيعة الموجسود وواذا ارتفعت طبيعة الموجود لزم العدم »(١) فكل ما هو موجود . اما هو علة أو معلول . متى وجد المعلول وجدت العلة مع اطراد هذه العلية في الماضي والحاضر والمستقبل كما يقول ابن رشد في كتسابه تلخيص البرهان : « وعلل الأشياء الموجودة مع الاشياء هي في الأشياء الكائنة في الزمان الماضي والكائنة في المستقبل واحدة بعينها ، أعنى أنها بعينها للأمور الموجودة في الزمان الماضي والموجودة في الزمان المستقبل وهي التي تجعل حدودا وسطا في البرهان »(٢) وسوف نتحدث عن هذه النقطة الأخيرة الخاصة بالحد الأوسط عندما نتحدث عن العقلانية المعرفية • وتأسيسا على هذه السببية الانطولوجية السائدة في عالم ابن رشد ينتفي في هـــذا العالم التجويز أي القول بأن جميع الموجودات كما تقول الاشاعرة جائزة في العقل أن تكون على ما هي عليه وعلى عكس ما هي عليه ، وجائز ان تحرق النار أو لا تحرق دون أن يكون ثمة عائق يعوق فعلها • على أن ابن رشد يفرق بين هذا الجواز الذي يعنى نفى الاسباب وبين ما يسميه الجواز في طبيعة الموجود ، وقد سبق أن أشرنا اليه في عرضنا لدراسة صبحى • مثال ذلك الجواز في طبيعة الوجود هو قولنا أن المطر جائز أن ينزل أو لا ينزل · « ذلك أن الجواز الذي هو من طبيعة الوجود هو أن يحس أن الشيء يوجد مرة ويفقد أخرى كالحال في نزول المطر ، فيقضى العقل قضاء كليا وباتا على أن هده الطبيعة يمكن أن تتغير

<sup>(</sup>۱) ابن رشد : تهافت التهافت : القسم الثانى ، ص ۷۸۷ ـ ۷۸۳ · تحقیق سلیمان دنیا · دار المعارف بمصر ۱۹۹۰ ·

 <sup>(</sup>۲) ابن رشد: تلخيص كتاب البرهان: حققه المرحوم محمود قاسم، ص١٦٠٠٠
الهيئة العامة للكتاب ١٩٨٣٠٠

ولا يمكن أن تنفلت »(١) وهنا نجد تفرقة رائعة عند ابن رشد بين التغيير في اطار مبدأ السببية وبين الغاء هـذا المبدأ كلية • كما نتبين كذلك ارهاصا فكريا بمفهوم الاحتمال كما سبق أن ذكرنا • ونكتفى هنا بهذه الاشارة السريعة الى السببية كنسيج مطرد شامل في عـالم ابن رشد باعتبارها في تقديري الركيزة الاساسية لعقلانيته •

وننتقل بعد ذلك الى ركيزة أخرى فريبة من مبدأ العلية • وإكاد أتبين هذه الركيزة في احدى المقولات العشر ، هي مقــولة الاضافة . فمقولة الاضافة تكاد أن تكون المقولة الوحيدة التي تتداخل في مختلف مقولات الوجود مما يكاد يشكل علاقة موحدة بين مختلف انحاء الوجود، مع اختلاف نسب هذه العلاقة ٠ فمقولة الاضافة توجــد في مقولة الكم كالضعف والنصف والمساوى ، الى غير ذلك ، كما توجد في مقولة الكيف كالشبيه والعلم والمعلوم ، كما توجد في مقولة الاين كالتمكن والمكان ، وفي مقولة متى كالمتقدم والمتاخر ، وفي مقولة الوضع كاليمين واليسار ، وفي مقولة أن تفعل وأن تنفعل كالفاعل والمفعول وهي \_ كما يقول ابن رشد \_ قد تلحق سائر المقولات • وهي بالجملة \_ كما يقول كذلك \_ من المقولات الأول ومن المقسولات الثسواني كالاضسافة التي بين الجنس والنوع (٢) ويربط ابن رشد بين مقولة الاضافة ومقولة العلة أو السبب فى قوله « النار علة للأشياء النارية ، ولكن كونها نارا غير كونها علة ، ولذلك فهى من حيث هى نار فى مقولة الجوهر ، ومن حيث كونها علة فى مقولة الاضافة (٣) وليس شأن علم مابعد الطبيعة عند ابن رشد - كما يقول - الا « أن ينسب أنواع الموجودات بعضها لبعض من جهة ما بعضها أسباب لبعض حتى ينسب جميعها الى أسبابها القصوى » ولهذا نسعى في هذا العلم كما يقول « أن نتامل ذلك في جميع المعقولات وننظر كيف نسبة بعضها الى بعض في الوجسود »(١) · وهسكذا فان

<sup>(</sup>١) ابن رشد : الكشف عن منامج الاللة ، ص ١١١ .

<sup>(</sup>٢) ابن رشد : كتاب مابعد الطبيعة : الطبعة الأولى ، ص ٨ ٠

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٥٧ ٠

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٨ ٠

مقولة الاضافة تكاد تكون من الركائز الأساسية كذلك للرؤية العقلانية للعالم الرشدى في ارتباطها مع مبدأ العلية •

على أننا نجد في موقف ابن رشد من العلل ما يمكن أن يكون ركيزة أخرى من ركائز عقلانيته • فلا شك أن ابن رشد يذهب مذهب أرسطو في قوله بالعلل الاربع ، الفاعلة والمادية والصورية والغائية . ولاشك كذلك في أنه في أكثر من موضع يؤكد على أن « السبب الغائي هو سبب الأسباب »(٢) · فضلا عن استخدامه هذا السبب الغائي في تأكيده على بعض جوانب فلسفته كمبدأ العناية ممثلا في أدلته على وجود الله (٣) • وبرغم هذا فاننا نلاحظ أن السبب الفاعل أو العلة الفاعلة هي العلة الأساسية في عالم ابن رشد • والحق ، أنه بغير أولية العلة الفاعلة لانهدت بنية السببية التي تمسك بعالم ابن رشد • فالعالم الرشدي فعل ، بل فعل مستمر ، والله عند ابن رشد هو الفاعل الأول وهو مصدر الفعل المستمر في العالم • وهو في هذا على خلاف مع الاله الارسطى في مسألة حركة العالم • فاله أرسطو محرك لا يتحرك • وهو يحرك العالم بالعشق • أى هو علة غائية • أما الله عند ابن رشد فهو العسلة الفاعلة الازلية والمستمرة في فاعليتها • وفي تقديري أن الامر لا يفسر بتطويع الفلسفة الالهية الرشدية للدين الاسلامي فحسب ، فالقول بالعلة الفاعلة ركيزة أساسية للعالم الرشدى عامة • وهذا تعبير عن اختلاف جوهرى في المفاهيم الاساسية لكلا المجتمعين اليوناني والعربي الاسلامي • فالقول بالعلة الفاعلة كعلة أساسية في الفلسفة الارسطية يتعارض ويتصادم مع بنية المجتمع اليوناني الذي كان يسوده النظام العبودي الذي كان العمل الأساسى فيه يقوم على عاتق العبيد • فهـم الذين يعملون ويتحركون بالولاء والتبعية لأسيادهم ، تماما كعالم أرسطو الذي يتحرك بالعشق نحو الهه • ولو جعل أرسطو العلة الفاعلة هي العلة الأساسية في عالمه بدلا من العلة الغائية لانقلبت بنية المجتمع اليوناني وأصبح عبيده سادة. لقد كان كل العاملين بايديهم في المجتمع اليوناني مواطنين من الدرجة

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ذكره ، ص ٤٥ ٠

<sup>(</sup>٣) ابن رشد : الكشف عن مناهج الألدة ، مرجع سابق ، ص ٦٠ · ( حوار حول ابن رشد )

الثانية حتى لو كانوا من عباقرة فن النصحت • أما المجتمع العصربى الاسلامى ، فلم يكن مجتمع عبيد بل كان مجتمعا يقوم على علاقات انتاج مختلفة ومتقدمة عن المجتمع اليونانى العبودى ، فضلا عن أن رؤيته الدينية الاسلامية تتعارض فى جوهرها مع النظام العبودى • ولهذا كان من الطبيعى أن تكون العلة الفاعلة هى العلة المهيمنة فى عالم ابن رشد لحلى وراء الطبيعى والطبيعى على السواء • ولقد استند ابن رشد على مفهوم العلة الفاعلة للقول بدليل الاختراع فى اثباته لوجود الله(١) •

وبهذه الركائز ، تبدو الدلالة العامة في عالم ابن رشد هي وحدته الطبيعية المتمثلة فيما يتسم به من نظام وترتيب وتنضيد وعلاقات ضرورية شاملة بين اشيائه وأحداثه ، وهي ليست وحدة صوفية يتداخل فيهاما وراء الطبيعي بالطبيعي كوحدة عالم ابن عربي أو كحلولية الحالج وانما هي وحدة طبيعية ، قوانينها من ذاتها بمقتضى مبدأ السببية ، وان نكن معلولة للسبب الأول الأزلى الذي هو مبدأ الفعل والحركة المستمرة ،

هذه هى بعض الركائز الأساسية للعقلانية الانطولوجية فى فلسفة ابن رشد ، وهى كما رأينا عقلانية محايثة أى متحققة فى العلاقات بين موجودات العالم وفى بنيته العامة ، وان تكن معلولة لعلة أولى قديمة مفارقة ، وهكذا يلتقى ما وراء الطبيعى بالطبيعى لقاء مختلف عن التداخل الصوفى أو الاشراقى ، فهو لقاء يجمع بين المفارقة والمحايثة ، وهذه الثنائية تشكل سمة أساسية من سمات العقلانية الرشدية ، وسنجد هذه الثنائية فى جوانب أخرى من البنية الفلسفية الرشدية ،

## ٢ ـ العقلانية الابستمولوجية:

فى مجال العقلانية الابستمولوجية أو المعرفية سنجد جانبين للعقل، جانبا يشكل بنيته الذاتية ولهذا فهو أقسرب الى أن يكون ذا طبيعة الطولوجية ، كما نجد جانبا آخر يشكل وظيفة العقسل كأداة للمعرفة وهناك تمايز وتداخل بينهما فى وقت واحد ، وسنبدأ بالبنية الذاتية للعقل

<sup>(</sup>١) المرجع السابق : ص ٦١ ·

عند ابن رشد ، على أننا لن ندخل في تفاصيل ما أضافه ابن رشد الى تحديد أرسطو للعقل الذى كان تحديدا غامضا ملتبسا ، ولن ندخل كذلك في ما بينه وبين شراح أرسطو من اتفاقات واختلافات ، ولن نخوض في تفاصيل الاقسام أو الوظائف المختلفة للعقل من عقل هيولاني أو مادى وعقل مستفاد أو عقل بالملكة أو عقل فعال ، مكتفين بعرض دلالة عامة مكثفة للعقل عند ابن رشد في حدود هدفنا في هــــذا التعليق الأخير للدراسة ، أي تحديد دلالة العقلانية الرشدية ،

العقل عند ابن رشد هو قوة من قوى النفس • والنفس هي أحد الأشياء الطبيعية في فلسفته ، فهي موضوع للعلم الطبيعي ، وهي صورة أو كمال للبدن • ولهذا فهي تشكل مع البدن شيئا واحدا • والعقل كمِ ذكرنا قوة من قوى النفس • على أنها قوة مختلفة عن بقية قوى النفس كالقوة النباتية والغاذية من القوى المخالطة للبدن • أما العقل فانه وان كان محايثا للنفس ، فانه ليس مخالطا كهدفه القوى الأخسرى • لأنه لو خالط البدن فقد ماهيته واصبح محدودا بحدود الحس الذي يخالطه، وستكون حدوده المعرفية محدودة بحدود هذا المحس • ولن يكون قادرا على معرفة المعقولات أو معرفة ذاته • ولهذا فالعقل رغم محايثته للنفس فهو مفارق لها في الوقت نفسه • ومفارقته للنفس تجعل منه عقلا للنوع الانساني كله ، وتمكنه من تقبل كل المعقولات في الوجود • على أن العقل رغم انه مفارق وشامل للنوع الانساني كله ، فهو عقل فردى كذلك بمحايثته ٠ لانه لو كان عقلا للنوع الانساني كله لما تنوعت وتفاوتت المعارف بين الناس ولتوحدت المعارف • ولو كان عقلا فرديا فقط لما كانت هناك معرفة كلية أو علمية ، ولهذا فالعقل الرشدي يجمع بين مفارقته للنفس ومحايثته لها في وقت واحد ٠ وهذه هي اشكاليته الخصبة واضافة من اضافات ابن رشد الفلسفية»(١) ٠

من هذه الطبيعة الفردية النوعية ، المحايثة المفارقة للعقل ، ننتقل

<sup>(</sup>۱) قام الباحث المفربى محمد المصباحى بدراسة هدده الاشكالية دراسة عميقة فى كتابه « اشكالية العقل عند ابن رشد » • المركز الثقافي العربى - بيروت ١٩٨٨ • راجع الفصل الأول من الكتاب •

الى وظيفته كأداة للمعرفة ١ ان مضامين العقل الرشدى ليست معارف فطرية ، وليست سابقة على التجربة شأن المعرفة في النظرية الافلاطونية التي تتحقق بالتذكر • انما هي عند ابن رشد ثمرة التجـــربة • وهي كليات منتزعة من الموجودات الحسية والجزئية والعقل ، كما يقول ابن رشد « ليس هو شيء أكثر من ادراك الموجودات بأسبابها ، وبه يفترق عن سائر القوى المدركة ، فمن رفع الأسباب رفع العقل »(٢) وهنا يلتقى الجانب المعرفي للعقل بالجانب الانطولوجي للوجــود « أما الترتيب الذى في العقل فينا \_ كما يقول ابن رشد \_ فانه تابع لما يدركه من ترتيب الموجودات ونظامها »(٣) ويقول ابن رشد « العلم المخلوق فينا انما هو أبدا شيء تابع لطبيعة الوجود • فان الصادق في الشيء انما على الحال الذي عليه في الوجود ، فإن كان في هذه المكنات علم ففي الموجودات الممكنة حال هي التي يتعلق بها علمنا »(٤) ويؤكد ابن رشد هذا المعنى في كتاب « ما بعد الطبيعة » بقوله « يقال على الصادق وهو الذي في الذهن على ما هو عليه خارج الذهن ( ٠٠٠ ) والوجود يرجع الى هذين المعنيين فقط أى الصادق والى ماهو موجود خارج الذهن »(٥) ويقول في تلخيص النفس عن الادراك العقلى « ان الادراك فيه هو المدرك ولذلك قيل : ان العقل هو المعقول بعينه »(٦) على أن العلم بالموجودات ليس تطابقا مع جزئياتها « ولكنه علم للجزئيات بنحو كلى ، يفعله الذهن فى الجزئيات عندما يجرد منها الطبيعة الواحدة المشتركة التى انقسمت في المواد • فالكلى ليست طبيعته طبيعــة الأشياء التي هو لهـا كلى ( ٠٠٠ ) • والكلى « هو شيء موجود في طبيعة الاشياء المعلومة بالقوة ولولا ذلك لكان ادراكه للجزئيات من جهـة ماهى كليات ادراكا كاذبا ( ٠٠٠ ) ذلك أن « الطبيعة المعلومة ( ٠٠٠ ) جزئية بالعرض وكلية بالذات • ولذلك متى لم يدركها العقل من حيث ماهى كلية غلط فيها ،

<sup>(</sup>٢) ابن رشد : تهافت التهافت : مرجع مذكور سابقا ، ص ٧٨٥ القسم الثاني ٠

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٢٥٤ القسم الأول •

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق • القسم الثاني ٧٩٦ •

<sup>(</sup>٥) ابن رشد مابعد الطبيعة : مرجع مذكور سابقا ، ص ٥ •

<sup>(</sup>٦) ابن رشد : تلخيص النفس : مكتبة النهضة ، الطبعة الأولى ، ص ٧٧ ٠

وحكم عليها بأحكام كاذبة · فاذا جرد تلك الطبائع التى فى الجزئيات من المواد ، وصيرها كلية ، أمكن أن يحكم عليها حكما صادقا والا اختلطت عليه الطبائع »(١) ·

وهكذا يلتقى المعرفى بالوجــودى ، ليشكلا الاساس الموضوعى للعقلانية المعرفية عند ابن رشد ، بل أساس اليقين عنده كذلك ، فالبرهان بالجملة ـ عند ابن رشد ـ هو «قياس يقينى يفيد علم الشيء على ماهو عليه فى الوجود بالعلة التى هو بها موجود ، اذا كانت تلك العلة من الامور المعروفة لنا بالطبع »(٢) هذا فضلا عن التجاء ابن رشد الى الجمع بين القياس والتجـربة فى بعض الصناعات مثل صناعة الطب وتحضير الادوية كما لاحظنا فى عرضــنا للدراسة الخاصة بابن رشد طبيبا ، وقوله فى نهاية كتاب الكليات « ان هذه الصناعة أحق صناعة ينزل فيها الى الامور الجزئية » ،

ننتقل بعد ذلك وأخيرا الى الجانب العملى من العقلانية عند ابن رشد ، ونبدأ بمسألة قد تبدو بعيدة كل البعد عن الجانب العملى ، وهى مسألة العلاقة بين الشريعة والفلسفة ، وفى تقديرى ، أن ابن رشد لم يقصد بكتابه « فصل المقال » التوفيق بين الشريعة والفلسفة أو بين الفكر الدينى والفلسفة ، ولم تكن جهوده الى تحديد ما بينهما من اتصال ، الا تأكيدا على ما بينهما من انفصال ، فالقول بالاتصال يتضمن الانفصال والتمايز ، وليس التأويل الذى خص به الفلسفة أو الراسخين فى العلم الا محاولة لاعلاء شأن العقل فى مواجهة طغيان الفقهاء ورجال الدين دعما لدولة الموحدين ، ولهذا كان موقفا سياسيا عمليا فى المحل الأول فى اطار رؤية عقلية للشريعة ، ولسبت فى حاجة هنا الى اضافة شىء مكتفيا بما فصلته زينب الخضيرى فى دراستها فى هذا الكتاب ، وكذلك الشأن فى ما يتعلق بمسألة الحرية ومسألة الخير والشر ، فلست فى حاجة الى تكرار ما جساء فى دراسة زينب عفيفى فى مسألة الحرية ودراسة الى تكرار ما جساء فى دراسة زينب عفيفى فى مسألة الحرية ودراسة

<sup>(</sup>١) تهافت التهافت : مرجع سابق · القسم الأول ، ص ٢٠٠ \_ ٢٠١ ·

<sup>(</sup>٢) كتاب تلخيص البرهان : مرجع سابق ، ص ٣٨٠

مرفت عزت في مسألة الخير والشر ، فمعالجة ابن رشد لهاتين المسألتين تستند الى تفسير موضوعي ، فالحرية عنده ـ كما سبق أن رأينا \_ ليست حرية مطلقة وليست قيدا مطلقا وانما هي مشروطة بضرورات انسانية داخلية وضرورات موضوعية خارجية ، انها اختيار في اطار الضرورات مما يقربها من مفهوم اسبينوزا وهيجل للحرية ، وكذلك الشأن في مسألة الخير والشر فهما مرتبطان عند ابن رشد بالبنية السببية للكون من ناحية وبالبعد الميتافيزيقي للعالم القــائم على الغائية والعناية الالهية التي تشمله من ناحية أخرى ،

وهكذا يتبين لنا الاساس الموضوعي الذي يعالج به ابن رشد القضايا ذات الطابع الديني والسلوكي والاخلاقي • كما تبين لنا من قبل ، الاساس الموضوعي لرؤية ابن رشد الانطولوجية والابستمولوجية •

ولهذا يمكن القول في النهساية ان فلسفة ابن رشد هي فلسفة عقلانية موضوعية تقوم على ثنائيات متضايفة مثل ثنائية مابعد الطبيعي والطبيعي وثنائية الابستمولوجيا والانطولوجيا ، وثنائية المحايثة والمفارقة وثنائية الضرورة والحرية وثنائية الكليات والجزئيات وثنائية الشريعة والفلسفة وثنائية وحدة الوجود ووحدة الحقيقة وثنائية القدم والحدوث الى غير ذلك وما أجدر هذه الثنائيات بدراسة مستقلة ، الا أن المجال لا يسمح بذلك ،

كلمة أخيرة: ان هذه المحاولة المتواضعة في تحديد معالم العقلانية في فلسفة ابن رشد ، ليست الا مقاربة تمهيدية ، أقرب الى التأملات العامة منها الى الدراسة المدققة ، على أنه من الواضح أن عقدلانية ابن رشد ليست بعيدة عن الدلالة العامة لمفهوم العقلانية الذي عرضنا له في مدخل هذه الدراسة ، على أن فلسفة ابن رشد ، ماتزال في حاجة الى مزيد من الدراسات المعمقة لبنيتها الشاملة وفي اطار تراثها وعصرها ، لقد انتقلت فلسفة ابن رشد الى أوروبا في القرن الثالث عشر الميلادي فأسهمت بعقلانيتها في تفجير مرحلة حضارية جديدة ، على حين أنها ماتزال محاصرة مجهضة في مجتمعاتنا العربية ،

وفلسفة ابن رشد ليست فلسفة ذات قيمــة تاريخية فحسب ، بل ماتزال لها قيمتها الفلسفية الباقية الحية الملهمة التى نتطلع الى استلهامها وتمثلها تمثلا عقلانيا نقديا ابداعيا ، فى اطــار مستجدات واقعنــا وعصرنا ، وخاصة فى هذه المرحلة من تاريخنا الذى نســعى فيها الى تحقيق تنمية شاملة وتنوير عقلانى فى بلادنا حتى نستطيع أن نواجه مستجدات وتحديات ومتطلبات عصرنا الراهن ،

# العقلانية بين الخطاية والشعار

# حسسن حنفي

#### أولا \_ مقدمة : تواصل الجهود بين العمل والمراجعة :

ان أى جهد يعظم به صاحبه وان أى عمــل حتى ولو كان ناقصا ـ فالنقص سمة من سمات الكمال الانسانى ـ أفضل من اللاعمل وسكون الموت ، كما يعظم الجهد بتوليده جهودا أخرى لاثراء العمــل الأول ، اضافة عليه أو مراجعة له .

والمراجعة عمل علمى تعيد بناء العملل الأول ، وتبين امكانياته وحدوده ، وان بدايات التفلسف عند عديد من الفلاسفة مثل كانط وهوسرل وبرجسون كانت مراجعات لاهم مايصدر في عصورهم من مؤلفات لبيان حدودها وامكانيات تجاوزها ، ليست المراجعة مجلرد بيان المميزات والعيوب ، وهو المعنى الشائع ، انما المراجعة اعادة قراءة خلاقة لليثيرة العمل الأول من اشكالات أصيلة وليست مزيفة بغية اثارة الفكر وتوليد الأفكار وليس الاعلان عن النفس واطلاق الشلعارات كنوع من العلاقات العامة ،

والمشرف على اصدار كتاب ليس مسؤولا عن الافكار المعروضة في البحوث • فتلك مسئولية الباحثين • انما مسئوليته فقــط في التجميع والتبويب ومطابقة عنوان الكتاب لاقسامه وعــدم تــكرار الموضوعات والمستوى العلمي المطلوب • كما أنه مسئول عن التصدير الذي يجمع بين البحوث وبين منطقها ويربط بين موضوعاتها بحيث يبدو الكتاب وحدة حول موضوع واحد وان تعددت الاراء •

وطالما تخضع الكتب الجماعية للمسادة العلمية المتاحة أكثر مما

<sup>(\*)</sup> استاذ ورئيس قسم الفلسفة \_ كلية الأداب بجامعة القاهرة .

تخضع للتخطيط المبدئي في ذهن المشرف على الكتاب ، فالبداية بالواقع المتاح خير من انتظار البداية المرغوب فيها ، ومع ذلك تقع المسئولية على المشرف العام من حيث وجود الحد الادنى من بنية الموضوع المعلن عنه على المغلف ، وأن يعلن عن هدفه البنية في التصدير وأن يبين ماتحقق منها ومالم يتحقق حتى لايبدو التصدير مجرد خطابة في الموضوع وليس تحليلا له ، اعدلن نوايا وليس تحقيقا له ، ثم تأتى الموضوعات متفرقة لا رابط بينها ولا منطق لها ، وبطبيعة الحال لايشترك في الكتاب الا من يعرفهم المشرف عليه معرفة شخصية ، وارتبط بهم بعلاقة الزمالة أو الصداقة أو الاستاذية ، فبهذه العلاقات وحدها يمكن انجاز البحوث في مجتمع تسوده العلاقات الشخصية أكثر مما تسدوده العلاقات المؤسسية .

لذلك يبدو المشاركون وكأنهم «شلة» مع استبعاد «شلة» أخرى وهو مايحدث في كل الكتب الجماعية وأما الكتب المؤسسية فانها تخضع لقياس علمي دقيق من المتخصصين في الموضوع بصرف النظر عن العلاقات الشخصية بينهم وبين المشرف وهو نفس الجدل بين ماهو كائن وما ينبغي أن يكون و

ويمكن مراجعة أى كتاب بطريقتين • الأولى الكتاب فى ذاته كما هو واقع من خلال منطقه الداخلى وبحوثه المكونة له طبقا للهدف المعلن عنه فى التصدير • وهى مراجعة الكتاب بنفسه وليس طبقا لما ينبغى ان يكون عليه الموضوع بتصور آخر بمشرف آخصر ، بباحثين آخرين • والثانية مراجعة الكتاب طبقا لمعيار آخر ، ما ينبغى عليه أن يكون الكتاب عنوانا ، وموضوعا ، ومنهجا • وكلا الطريقتين مفيدة • الأولى للحكم على الكتاب كواقع • والثانية للحكم على الكتاب كمثال •

لذلك يمكن مراجعة كتاب « ابن رشد مفكرا عربيا ورائدا للاتجاه العقلى »(١) بطريقتين • الأولى مراجعة الكتاب ذاته ، والى أى حد

<sup>(</sup>١) اشراف وتصدير عاطف العراقى • المجلس الأعلى الثقافة ، القاهرة١٩٩٣٠

جاءت البحوث فيه محققة لهذه التسمية ، المراجعة هنا للكتاب وليس لابن رشد ، والثانية التحقق من صدق القضية من خلال مؤلفات ابن رشد نفسه بصرف النظر عن الكتاب ، فابن رشد هو الأساس والكتاب هو المناسبة ، بالطريقة الأولى يتحقق الغرض من المراجعة ويترك ابن رشد، وبالطريقة الثانية يتم تناول ابن رشد دون المناسبة ، لذلك كان من الأفضل اتباع الطريقتين ، الأولى مراجعة الكتاب ، والثانية مراجعة القضية ، وأن كانت الأولى تظل هي الغالبة ،

## ثانيا \_ أقسام الكتاب:

ينقسم الكتاب بعد التصدير الى ثلاثة أقسام:

الأول ، « بحوث ودراسات باللغة العربية » دون تحديد للفرق بين البحوث والدراسات ، ويضم ثمانية عشر بحثا ، وهو الجزء الأكبر من الكتاب اذ يبلغ حوالى ٣٤٦ صفحة من مجموع الكتاب ٢٦٦ صفحة بما في ذلك التصدير والفهرس ،

والثانى « بحوث ودراسات بلغات أخرى » ، وتضم دراستين ، الاولى باللغة العربية « ابن رشد فى عصر النهضة » ( ١٤ صفحة ) ، وتضم قائمة بمؤلفات ابن رشد فى ترجمتها اللاتينية ، طبعة البندقية مع ترجمة لها باللغة العربية ، والثانية « ابن رشد والتصوف » باللغة الانجليزية ( ٥ صفحات ) ، ففى هذا القسم لايوجد الا بحث واحد من خمس صفحات باللغة الانجليزية على غير عنوان هذا القسم الضخم « بحوث ودراسات بلغات أخرى » كما أن هذا القسم لايتجاوز تسع عشرة صفحة فى مقابل القسم الاول البالغ ٣٤٦ صفحة أى أن نسبة القسم اللائى الى القسم الاول نسبة ١ : ٢٥ ،

والثالث « نصوص مختارة من مؤلفات وشروح الفيلسوف ابن رشد» ( ٣٤ صفحة ) يضم تسعة نصوص متفرقة تتداخل فيها المؤلفات مع الشروح • ونسبة هذا القسم الى القسم الاول نسبة ١ : • ١ ، ومن ثم يبدو الكتاب في أقسامه الثلاث مختل النسبة كما • فالقسم الاول هو تقريبا

كل الكتاب يمثل ٨٠٪ منه بينما القسم الثانى ٥٪ ، والثالث ٨٪ والتصدير في نصه العربي وترجمته الفرنسية ٧٪ ٠

والتصدير بلا عنوان ( ٦ صفحات ) • ولكنه فى الفهرس تصدير بابرز جوانب حياته الفكرية وأهم مؤلفاته وشروحه • وترجمته الفرنسية لم يقم بها المشرف على الكتاب بالرغم من نسببة الترجمة اليه فى الهامش(٢) • •

ومع ذلك يمكن تصنيف البحسوث الثمسانية عشرة الى ثمانية موضوعات رئيسية ، أربعة منها تضم ثلاثة بحوث ومجموعها اثنا عشر بحثا واثنان منها يضم كل منهما بحثين ومجموعهما أربعة بحوث ، واثنان يضم كل منهما بحثا واحد ، ومجموعهما على النحو الآتى :

- ١ \_ الفلسفة والدين ( ثلاثة بحوث ) (٣) ٠
  - ٢ \_ الفلسفة ( بحثان )(٤) ٠
  - ٣ ) الكلام ( ثلاثة بحوث )(٥) ٠
  - ٤ التصوف ( بحث واحد )(٦) ٠

<sup>(</sup>۲) این رشد ، ص ۷ ۰

<sup>(</sup>٢) المحمد محمود صبحى : هل احكام الفلسفة برهائية ؟ دراسة نقدية لقضية التوفيق بين الدين والفلسفة ( والعنوان الرئيسى فى صلب البحث هل احكام الفلسفة برهانية ؟ دراسة نقدية لابن رشد فى ضوء منطق السطو وتقييمه لقضية التوفيق بين الدين والفلسفة ) .

<sup>(</sup>ب) محمود حمدى زقزوق : الحقيقة الدينية والحقيقة الفلسفية لدى ابن رشد ٠

<sup>(</sup>ح) حامد طاهر : قضية العسلاقة بين الفلسسفة والدين لسسدى ابن تومرت وابن رشد ·

<sup>(</sup>٤) محمود زيدان : نظرية ابن رشد في النفس والعقل •

ب \_ سعيد زايد : ابن رشد وكتابه « تهافت التهافت » •

<sup>(</sup>٥) على عبد المفتاح المغربى : التأويل بين الاشعرية وابن رشد ٠

ب ــ زينب عفيفي شاكر ؛ مشكلة الحرية في فلسفة ابن رشد •

ح ـ مرفت عزت بالى : موقف ابن رشد من مشكلة الخير والشر •

<sup>(</sup>٦) أبو الوفا الغنيمي التفتازاني : ابن رشد والتصوف ٠

- ٥ \_ الطب ( بحث واحد ) (٧) ٠
- ٦ \_ ابن رشد والحضارة الاسلامية ( بحثان )(٨) ٠
- ٧ \_ ابن رشد والحضارة اليونانية ( ثلاثة بحوث )(٩) ٠
- ۸ ابن رشد والحضارة الغـربية في العصر الوسيـط ( ثلاثة بحوث ) (۱۰) ٠

وواضح من هذا التصنيف أنه أقرب الى عرض جوانب فلسفة ابن رشد منه الى تناول الاشكاليتين الرئيسيتين المعلنتين على الغلاف: ابن رشد « مفكرا عربيا » و « رائدا للاتجهاه العقلى » • وهما القسمان الواجبان فى الكتاب • كما أنه لايوجد ربط بين هذه الموضوعات الثمانية فى التصدير بحيث تبدو الاشكاليتيان واردتين ولو بصيغة ضمنية خلال البحوث الثمانية عشرة • فرأس الكتاب الذى يمثله العنوان فى جانب ، وجسم الكتاب المتضمن للبحوث الثمانية عشرة فى جانب آخر •

#### ثالثا \_ الخطابة والانشاء:

وتسود الخطابة والانشاء في ثنايا الكتاب كله ، في تصديره واهدائه وشكره ومقال المشرف بل وفي البحوث الآخرى التي تنتسب الى نفس المجموعة ، الخطابة في أهمية ابن رشد والانشاء في أهمية العقل عنده فالاهداء مملوء بالمبالغات والتضخيمات والتفخيمات والتعظيمات ، ابن رشد عميد الفلسفة العقلانية في بلدان العالم العربي شرقا وغربا وكان العقلانية منصب ، هو الهرم الفكري الشامخ ، وعملاق الفلسفة العربية .

<sup>(</sup>V) منى أحمد أبو زيد : ابن رشد طبيبا ·

 <sup>(</sup>٨) عبد الفتاح فؤاد : الفلسفة الرشدية مدخل الى الثقافة الاسلامية ٠
عاطف العراقى : فلسفة ابن رشد وفكرنا العربى المعاصر ٠

 <sup>(</sup>٩) ابراهیم مدکور : ابن رشد المشائی الاول بین فلاسفة الاسلام •
نبیلة ذکری زکی : ابن رشد والمؤثرات الیونانیة فی فلسفته الالهیة •

<sup>(</sup>۱۰) مراد وهبه : مفارقة ابن رشد ۰

زينب الخضيرى : مشروع ابن رشد الاسلامى والغرب المسيحى · جورج قنواتى : ابن رشد فى عصر النهضة ( طبع جميع مؤلفاته المترجمة الى اللاتينية ) ·

هو الذي يقف على قمة عصر الفلسفة العربية • وتستمر هذه الخطابة في التصدير اذ يحتل الفيلسوف مكانة كبيرة • ويقف على قمة عصر الفلسفة العربية • هذا الفيلسوف العميق التفكير ، عميه الفلسفة العقلية - مكررا - في تاريخ الفلسفة العربية من مشرقها الى مغربها • أضاف الى مذهبه العقلى اتجاها نقديا ليس له نظير طوال تاريخ الفكر الفلسفي العربى • تجاوزت فلسفته حدود الزمان والمكان • هذا الفيلسوف العملاق الشامخ الفكر ـ مكررا \_ في شروحه أكثر آرائه جرأة وصدقا • مؤلفات ابن رشد الفلسفية لها أسبابها التاريخية أما شروحه - التي يبدو أن ليس لها آسباب تاریخیة - فانها تتخطی حدود الزمان والمکان - مکررا(۱۱)٠ وقد شاء القدر كتابة تصدير الكتاب وروحه ترفرف في السماء في سعاده. فابن رشد خالد بكتاباته وباثره العميق ، لقد دخل الفيلسوف ياعماله الفكرية الكبرى في تاريخ الفلسفة من أوسع الابواب وأرحبها ، ومن المق أن نفضر به ، أعظم من أنجبتهم أمتنا العربية من فلاسفة ، ومن الواجب دراسة افكاره ، ما أعمقها وما أروعها • وتستمر الخطابة في مقال المشرف نفسه • فابن رشد أعظم فلاسفة العرب ، ورائد وعميد الفكر العقلاني في عالمنا العربي من مشرقه الى مغربه • الفيلسوف الاندلسي العمالي ، ترك لنا المفكر الكبير ثمرات فكرية رائعة ، أعطى دروسا عقلية رائدة ، دروس هذا الفيلسوف المارد العملاق • وصل الى ارفع المناصب • وله حس نقدى بارز ، تعمق في دراسة علم الكلام ، حياته كلها نشاط ، لايكل ولايمل • يقوم بمهمة عظمى جعلت له مكانة بارزة • يقف على قمــة الفلسفة العربية ، صاحب الدور العقلاني الكبير ، الفيلسوف الذي تفخر بانجابه حضارتنا العربية ، رائد عقلى من طراز ممتاز(١٢) • وتستمر الخطابة على هذا النحو وكاننا في مقال صحفى أو في خطابة مدرسية .

وبنفس الخطابة التى يعظم بها ابن رشد يحقر بها الكخسرون · فابن رشد وجد ليبقى · انه خالد بفلسفته ، خالد بفكره ، خالد باتجاهه النقدى ومذهبه العقلى · ومن يحاول أن يتخطى الدور الرائد الذى قام

<sup>(</sup>۱۱) ابن رشد ، تصدیر ، ص ۸ ۰

<sup>(</sup>١٢) ابن رشد : فلسفة ابن رشسد وفكرنا العربي المعاصر ، ص ١٦٥ ص ١٧٧٠

به فيلسوفنا الرائد العملاق فوقته ضائع عبنا، ومن يحاول تزييف آرائه فستلحق به لعنة الفلاسفة في كل زمان ومكان ، ولكن ماذا نفعل ازاء حالات التخلف العقلى أو الفكرى نجدها خلال العديد من الدراسات التي يزعم لها أصحابها أنها دراسات في فلسفة ابن رشد ، وابن رشد منها براء ، وصدقوني أيها القراء الأعزاء أقول لكم أننا ظلمنا ابن رشد حيا وميتا ، لقد سبق أن أصدر المجلس عدة كتب عن الفسلاسفة قسدماء ومحدثين ، أما آخر الفلاسفة العرب فان آراءه من أكثر الآراء تأثيرا حتى يومنا المحالى بشرط الفهم الحقيقي لها والابتعاد عن تزييف أفكاره ونسبة آراء له لم يقلها ، وان اختلاف الآراء حول الفيلسوف تدل على عمسق آرائه وثراء فكره الخالد(١٣) ، ويستمر التصدير والمقال في جدل المدح والذم ، الصراع بين الخير والشر ، فالناس نوعان ملائكة وشياطين ،

وتستمر الخطابة في الشكر والتقدير الذي لا حد له والتوجيهات المثمرة للمفكر العملاق والى مفكرنا الكبير والى الاستاذ الكبير والى المعاهد والمراكز العلمية المهتمة بتراث ابن رشد وفكره في بلدان العالم العربي والعالم الاوروبي ، وكان الامر لايعدو العلمة العامة والتقرب الى الاساتذة الكبار بمدحهم والثناء عليهم (١٤) · وتتخلل الخطابة اللازمات المتكررة والاكليشيهات المعروفة مثل « غير مجد في ملتى واعتقادي » التي تمتليء بها مقالات الصحف انتسابا لابي العلم وتقليدا لاسلوبه كجزء من بناء الوهم أو تمسحا بالعقاد عدو المرأة الذي لم يتزوج أو في معارك الادب النسائي أو هل هناك فلاسف في مصر بغية الشهرة معارك الادب النسائي أو هل هناك فلاسف أثر أجهزة الاعلام واستعارة من أسماء الافلام ،

والمبالغات في الحقيقة احساس بالنقص في الواقع وتعويض عنه بالانشاء ، ورغبة لاشعورية في التحول من القليل الى الكثير ، ومن

<sup>(</sup>۱۳) این رشد : تصدیر ، ص ۸ ، ص ۹ ، ص ۱۲ ۰

<sup>(</sup>۱٤) مفكرنا الكبير ( زكى نجيب مصود ) ، الأستاذ الكبير ( ابراهيم بيومه مدكور ) ابن رشد : تصدير ، ص ٥ ، ص ١٠ ٠

النقص الى العظمة ، ومن المحدودية الى الاطلاق ، وأحيانا يتحول ذلك الى ادعاء فى الاشارة الى « ترجمتنا الفرنسية للتصدير » دون معرفة باللغة الفرنسية بالرغم من تقديم الكتاب على أنه محاولة متواضعة مقدمة على استحياء ، ومنذ أكثر من ربع قرن يتعلم على يدى أحدد الرهبان ، يناقش فى حديقة الدير المترامية الأطلب راف ، ويتعلم من المستشرقين الكثير احساسا بالنقص وشكرا لاساتذته ، ويظهر الادعاء أيضا فى نشر صورة الغلاف للجزء الخامس للترجمة اللاتينية لأعمال ابن رشد الطبيعية : السماء ، والكون والفساد ، والانار العلوية ، والنباتات طبعة فينيسيا ( البندقية ) عام ١٥٦٢ وصورة أخرى للصفحة الأولى من الترجمة اللاتينية لشرح السماء من نفس الطبعة دون أن تكون لها علاقة بموضوع الكتاب « ابن رشد مفكرا على المتعال الاسلوب علاقة بموضوع الكتاب « ابن رشد مفكرا على استعمال الأسلوب العقلى » (١٥) ، كما يظهر النقص والتعويض فى استعمال الأسلوب الشخصى فى ضمير المتكلم المفرد مثل « وأعتقد من جانبى اعتقادا شخصيا بل بناء موضوعى (١٦) ،

وتتحول الخطابة الى ماساة، ويصبح البحث العلمى موقفا دراميا، فمن الامور المؤسفة أن الغرب عرف المكانة الحقيقية لابن رشد وفلسفته فى حين ظلمه العرب الذين لم يفهموا حق الفهم فلسفته وبالتالى عدم استفادتهم من دروسه ، فمن المؤسف أن العرب لم يدركوا قيمة الشروح ، ومن ثم تأتى المطالبة لمحاكمتهم لما يقومون به من تزوير فكرى ، فهناك محاكم للغشوالتزوير التجارى ولاتوجد محاكم للغشالفكرى (١٧) ، واطلاق القول واصدار الاحكام العامة على العرب جملة واحدة مجاف للروح العلمى ، فما أكثر الدراسات فى العالم العربى عن ابن رشد خاصة فى مصر والمغرب ، بل يمكن القول أن هناك مدرسة رشدية مغربية حالية لنشر تراثه واعادة قراءة فكره على نحو علمى عقدلنى وليس بطريقة

<sup>(</sup>۱۰) این رشد: تصدیر ، ص ۱۰ ، ص ۱۰ ، ص ۱۷ ،

<sup>(</sup>١٦) ابن رشد : فلسفة ابن رشد وفكرنا العربي المعاصر ص ١٦٥٠

<sup>(</sup>۱۷) ابن رشد : تصدیر ، ص ۸ ۰

الخطابة والانشاء (١٨) .

ويتحول الهجوم على العرب بجعلهم جميعا يتغنون بالماضى منتقلا من العلم الى الصحافة ، انظروا معشر القسراء الى دولة كاليابان ، انظروا الى أوروبا في عصر النهضة ، ان أوروبا لم تتقدم الا بأنها أدركت أنه لافائدة في التغنى بالماضي لمجرد أنه ماضي لافائدة من البكاء على الاطلال بل لابد من التقدم الى الامام وطرح الماضي جانبا(١٩) ، ومن ثم يظهر التناقض بين الدعوة لابن رشد وابن رشد جزء من الماضي .

وفى نفس الوقت الذى يتم فيه احتقار الباحثين العرب بلا تمييز يتم مدح المستشرقين كلهم بلا تمييز كذلك ولدرجة التملق والمداهنة والتقرب لأنهم يصفون الفلسفة الاسلامية بأنها عربية تاكيدا للاعراق وانكارا لوحدة الأمة وثقافتها الاسلامية التي ساهمت فيها كل الشعوب والاقوام وحديثهم عن العرب والعجم والبربر والترك كما يتم حاليا الحديث عن الأكراد والدروز والشيع ةوالاقباط وفكان رينان على حق حين قال منذ أكثر من قرن بأنشروح أرسطو على درجة كبيرة من الأهمية لأن ابن رشد عبرر فيها عن آرائه الخاصة وليست مجرد شرح لارسطو • وأحدهم هو مفكرنا الكبير ورائدنا العظيم عاش السنوات الطوال وسط العديد من المكتبات العالمية شرقا وغربا • ان دراسات المستشرقين جادة • ويقينا أن دراسات المستشرقين أعظم بكثير من دراسات العديد من مؤلفي العسرب ولكن أكثرهم لايعلمون وهذا الحكم المطلق يتنافى مع واقع الدراسات الرشدية . فقد أثبت عديد من الباحثين العرب أهمية ابن رشد شارحا لارسطو مستعملا الشرح للوافد كوسيلة لنقد الموروث الاشعرى الكلامي والاشراقي الفلسفى • كما أن كثيرا من المستشرقين اقتصروا على جعل ابن رشد الشارح الاعظم دون اضافة أو جدة ، ان قيمة الدراسة في ذاتها وليس لان صاحبها مستشرق فتكون جيدة عالمة أو عربى فتكون سيئة جاهلة . ولقد عقدت مؤتمرات عديدة عن ابن رشد وخرجت العديد من كتبه الى

<sup>(</sup>۱۸) يكفى أن نذكر منهم محمود قاسم ، محمد عمارة ، جمال الدين العلوى ، محمد مصباحى ٠٠٠ الخ ٠

<sup>(</sup>۱۹) ابن رشد : فلسفة ابن رشد وفكرنا العربي المعاصر ، ص ۱۷۳ · (۱۹) ابن رشد )

النور والضياء • وهناك حركة رشدية كبيرة يقوم بها أناس آمنوا بربهم • فاذا كانت هذه الحركة في الغرب فما دخل ايمانهم بالعلم ؟ ولقد كان رينان ملحدا بالرغم من عظمة « ابن رشد والرشدية » · واذا كانت داخل العالم العربي فلم يظلمه العرب • ولم احتقار الباحثين العرب واتهامهم بعدم فهم فلسفة ابن رشد واساعتهم له ؟ لو عرف العرب أهمية الشروح لما وقعوا في العديد من الأخطاء عنهد أناس تحسبهم أساتذة وما هم باساتذة ، انهم اشباه اساتذة ، وعديد من الدراسات العربية تعد جهلا على جهل • نقول الى الجحيم أيتها الدراسات التي تعتمد على السذاجة والسطحية والتزوير الفكرى • ان النقسد العلمى يتطلب ذكر هسده الدراسات وتحليلها واعطاء نماذج منها على اخطائها المنهجية والموضوعية بدلا من هذا القذف والسباب والشتائم التي يعاقب عليها القانون • ويقدم هذا الكتاب على أنه تكفير عن ذنوب العرب الذين أساءوا الى ابن رشد وفلسفته طوال عدة قرون ٠ وكيف يهمله العرب وهذا الكتاب ذاته بما به من أسماء عربية ليثبت عكس ذلك مع خطوط تحت اسمائهم نظرا الاهمية أشخاصهم وليس منهم مستشرق واحد مع مدح البعض بأنه خير خلف لخير سلف الا اذا كانوا نكرة لم يسمع عنهم أحدد في مجال الدراسات الرشدية (٢٠) • أ

وأصبحت المبالغات سمة عامة تظهر أحيانا على استحياء ودون فجاجة في باقى البحوث ، فابن رشد من أبرز المفكرين والفلاسفة الذين يمثلون ذروة الابداع الفلسفى العربي الاسلامي ، يمثل التكوين البنائي للعقل العربي الاسلامي في صورته التي لم يتجاوزها هذا التكوين حتى اليوم ، تراكمت في أعماقه كل الثقافات التي سادت عصره ، توهج فتسرة من الاعتصار الفكري والمخاض العقالي (٢١) ، ورينان هو المستشرق الفرنسي الشهير ودراسته الأكاديمية الشهيرة والرائدة « ابن رشد والرشدية » وابراهيم مدكور رائد الدراسات الفلسفية الاسلامية في العالم العربي دون ذكسر لمصطفى عبسد الرازق ، وتخسر له بحث

۱۱ – ۱ می ۹ می ۲۰) ان رشد: تصدیر ، ص ۷ ، می ۱ – ۲۱

<sup>(</sup>۲۱) ابن رشد : ابن رشد بین حضارتین ، ص ۳۰۱

أكاديمى جاد ، وثالث باحث بولندى ممتاز (٢٢) ، كما تجلت الخطابة والانشائية فى باقى البحوث من نفس المدرسة ، فابن رشد هو الفيلسوف الواعى ، وروح القدرة على التحليل والنقد (٣٣) ، كما أن مشكلة الخير والشر جد عظيمة ، وابن رشد آخر الفلاسفة العظماء فى الاسلام (٢٤) ،

وتتحول الخطابة والانشاء الى ربط ابن رشد بالعصر واستعماله لمهجامة ما يسمى بالتطرف الديني باسم العقل ولصالح الدولة ضد خصومها السياسيين • فالتطرف ظاهرة تؤرق المفكرين وتزعج المسئولين في مصر وفي بلدان العالم الاسلامي ، ويتم معالجة ظاهرة التطرف على نحه اعلامي بالهجوم عليه • فهو تستر بالدين ، والمتطرفون خوارج العصر دون تحليل للمصادر • والآخذ بالقيل والقال • التطرف يسدد سهامه نحو مظاهر الحضارة ٠ وهو دعوة مريحة الى الجهل ونبذ العلم باسم الاسلام • كبرت كلمة تخرج من أفواهم • فلقد حظى العلم بأعلى منزلة في الدين · يروج التطرف للجهل ومعاداة الفكر العقلي ونبذه في مجتمعنا المعاصر • وفي نفس الوقت يتم الدفاع عن الصحوة الاسلامية فقد نشأت الصحوة الاسلامية عقب هـزيمة ١٩٦٧ وانتصار اكتوبر العظيم ١٩٧٣ يهاجمها العلمانيون متهمين اياها بالبقاء داخل صناديق الأسلاف المغلقة والكتب الصفراء للأسلاف • ثم يعود البحث للهجوم عليها حماية للشباب من التطرف والعناد • وفلسفة ابن رشد صالحة لذلك ، فهي نبذ للتعصب ومحاربة للتطرف والالحاد • فابن رشد هو الحل للصراع الحالى بين السلفيين والعلمانيين ، وضد تجار الشريعة وأدعياء الدين الذين يقدمون لضحاياهم زادا فكريا مسموما (٢٥) • ويرى وضع الفلسفة الرشدية ضمن مقررات الثقافة الاسلامية حتى يجد الشبياب اجابات عن الاسئلة في صدورهم بدلا من الحيرة والبحث عما يروى ظمأ المغرفة ، بدلا من ان

<sup>(</sup>۲۲) ابن رشد : مشروع ابن رشد الاسلامي والغرب المسيحي ، ص ١٤٥ ــ ١٤٧ ، ص ١٥٠ ٠

<sup>(</sup>٢٣) ابن رشد : مشكلة الحرية في فلسفة ابن رشد ، ص ٢٤٥ •

<sup>(</sup>٢٤) ابن رشد : موقف ابن رشد من مشكلة الخير والشر ، ص ٢٧٠ ـ ٢٧١ ·

<sup>(</sup>٢٥) ابن رشد : الفلسفة الرشدية مدخل الى الثقافة الاسلامية ، ص ١٠٧ ،

ص ۱۰۹ ، ص ۱۱۲ ۰

يجدوا ضالتهم عند تجار الشريعة وأدعياء الدين ودعاة الارهاب ويتكرر نفس الهدف في مقال المشرف ربطا لابن رشد بقضايا العصر • فالعرب في أمس المحاجة الى العقل اذا أردنا طريق التقدم • ونحن في أمس الحاحة الى التفسيرات العقلية في مجال الفقه • فابن رشد ضد الفهم المتحجر للدين ، ضد جماعات التكفير والهجـرة التي تعد جهـلا على جهل ، وتهاجم العلم والحضارة ، وتتحدث عن الغسزو الفكرى كما تصورها احلامهم الفاسدة وضيق عقولهم وقصور افهامهم • طالب ابن رشد بفتح النوافذ حتى يتجدد الهواء حتى لانصاب بالاختناق والصعود الى الهاوية وبئس المصير ٠ انظروا معاشر القراء لدولة كاليابان ٠٠ انظروا الى عصر النهضة ٥٠٠ ونخن أن لم نستفد في حياته فلنستفد بعد موته بعد شيوع الخرافة والتفكير اللاعقلائي حتى بين كثير من مثقفي الأمة العربية للأسف الشديد • لقد أسرفنا في طبع التراث دون أن نسال أذا كان يعبر عن العقل أو اللاعقل مما يؤدى الى عدم وجود فلاسفة مستقبلا • الطريق مسدود ، الطريق منغلق ، طريق الظلام وما فيه من عى وحيرة وما فيه من اغتراب عن الحاضر وعن المستقبل ، لن نتقدم اذا نظرنا الى التراث نظرة ضيقة متحجرة مع هجوم الكثيرين في جيوش البلاد وأنصار الظلان على آرائه بعد موته ينتسبون الى الفكر والفكر منهم براء . هل يصبح الرجال العربي رجالا فرنسيا اذا ارتدى الزي الأوروبي ؟ (٢٦) . ومع ذلك تربط بعض البحوث بين ابن رشد والعصر بطريقة أكثر علمية ضد من يعتبر الفلسفة مجرد ترف عقلى أو مماحكات غير مفيدة مثل التصور الشعبي الساذج • فابن تومرت أقل صمودا للنقد في حين صمد ابن رشد (٢٧) ٠ كما يتم الربط بين الحرية عند ابن رشد وتجربة الحرية في الفكر العربي المعاصر عند احمد لطفي السيد (٢٨) ٠ واذا أمكن نقد الغزالى لهجومه على العلوم النقلية فان ابن تيميه ليس

<sup>(</sup>٢٦) ابن رشد : فلسفة ابن رشد وفكرنا العربي المعاصر ، ص ١٦٩ ، ص ١٧٧ \_ ١٧٠ .

<sup>(</sup>۲۷) ابن رشد : قضية العلاقة بين الفلسفة والدين لدى ابن تومرت وابن رشد ص ١٣٤ م ١٤١ ٠

<sup>(</sup>٢٨) ابن رشد : مشكلة الحرية في فلسفة ابن رشد ، ص ٢٤١ ٠

عدوا للمنطق بل ناقد للمنطق المصورى ومؤسس لمنطق جديد يقوم على تحليل اللغة وقياس الغائب على الشاهد واعطاء الاولوية للحس والتجربة على المعقل المصورى كما هو الحال في المنطق الاستقرائي(٢٩) .

ان العقل ليس هو الخطابة والانشاء ولا هو الأهواء البشرية ودخول العلم بمنطق المحبة والكراهية • العلم له مقاييسه الموضوعية • والموضوع يسبق الذات ، والبحث له أولوية على الباحث والا عاش الباحث على تراث الأموات والأحياء يتكسب به ويعيش عليه •

## رابعا \_ الاعادة والتكرار:

ومع المخطابة والانشاء هناك في كثير من البحوث الاعادة والتكرار لأشياء معروفة سلفا قيلت عشرات المرات ولا جديد فيها ، فتذكر عديد من البحوث أن ابن رشد ولد ببلاد الأندلس في المغرب العربي ، وتبدأ بحياته ومؤلفاته في عبارة أو فقرة أو في عسدة صفحات بلا صاحب ، وأغلب الظن أنها من المشرق ، وكانها مادة قاموسية مكررة موجودة في أي قاموس أو أي كتاب مدرسي عن ابن رشد ، حياته ومؤلفاته وتصنيفها الى فلسفية خاصسة أو شروحه الأرسطية أو شروحه على أفلاطسون ، وكلامية ، وفقهية ، وطبية دون ذكر لطبعاتها بالرغم من وجود كتساب بأكمله عن مؤلفات ابن رشد (٣٠) ، ويتكرر ميلاده وحياته وموته أكثر من مرة في عديد من البحوث ، بل عنسد نفس الباحث (٣١) ، ويبدو التكرار في بحث « ابن رشد وكتابه التهافت » حيث يغيب الجديد ، وتغيب القضية ، وتتكرر الأفكار النمطية مثل أهمية ابن رشد وأثره على الغرب المسيحي وكانها مادة قاموسية تبدأ بحياته وعصره واسمه ونسبه وكنيته وشهرته اعتمادا على المراجع الثانوية وتكسرارا للشروح وكأنه صاحب الفهرست لابن النديم دون تحديد لطباعتها ، مجرد قوائم وكأننا

<sup>(</sup>٢٩) ابن رشد : فلسفة ابن رشد وفكرنا العربي المعاصر ، ص ١٦٦ ٠

<sup>(</sup>٣٠) ابن رشد : حياة ومؤلفات ابن رشد ، ص ١٩ ـ ٢١ ٠

<sup>(</sup>۳۱) ابن رشد : فلسفة ابن رشد وفكرنا العربي اعاصر ، ص ۱۹۹ ، ابن رشد بين حضارتين ، ص ۳۰۲ ،

في مجال الحصر دون تحصديد لوجودها أو لفقدها • ودون تحصديد لطبعاتها أو مخطوطاتها خاصة غير الشائع منها · ثم يتم عرض « تهافت التهافت » وكانه ملخص مدرسي ابتداء من التوفيق بين الفلسفة والدين ، وامتدادا الى الفلسفة الطبيعية حتى الفلسفة الالهية تم تخصيص المسائل الثلاث التي كفر فيها الغزالي الفلاسفة : قدم العالم ، وانكار علم الله بالجزئيات ، وانكار حشر الاجساد (٣٢) • كما يبدو التكرار في البحوث الثلاثة عن ابن رشد متكلما مع أنها كان يمكن أن تصب في الاجابة على الاشكال المطروح ، ابن رشد رائدا للعقلانية ، يبين البحث الأول «التأويل بين الاشعرية وابن رشد » أهمية الموضوع ومعنى التأويل عند الاشاعرة وعند ابن رشد والدافع الى التاويل ووجود المتشابه والموقف منه ثم قانون التاويل ، مايجوز وما لا يجوز منه ، ومن يقوم بالتاويل ومن يصرح لهم بالتاويل وحكم المخطىء في التاويل وتطبيقات التاويل سردا لموضوعات « الكشف عن مناهج الأدلة » بداية بالتنزيه · أما الخاتمة فلا تضيف جديدا ، وتعيد نفس الموضوعات السابقة، صعوبة التاويل وخطورته، من الذى يصلح للتاويل ، الله أم الراسخون في العلم ، الاتفاق على التنزيه بين الاشاعرة وابن رشد ، وابن رشد أقـــرب الى السلف من متأخرى الأشاعرة ، وأكثر تسامحا مع مخالفيه ، موقفه من التاويل كنتيجة لثقافته الفقهية والفلسفية • كان يمكن لهذه النتائج أن تكون في صلب القضية ، « ابن رشد رائدا للعقلانية » ، وكيف يحل التاويل قضية التعارض بين العقل والنقل ، بين الفلسفة والدين(٣٣) .

ويعرض البحث الثانى « مشكلة الحرية فى فلسفة ابن رشد » موقف ابن رشد النقدى من مشكلة الحرية مكررا لفظ النقد دون تحديد لمعنى اللفظ ووصف ابن رشد له ، ويكرر ما هو معروف عن ابن رشد وما أجريت فيه عدة رسائل علمية فى عديد من الجامعات العربية مثل مبدأ السببية وتقرير العلاقات الضرورية بين الأسباب ومسبباتها ، والعناية الالهية التى تلائم بين حرية العبد ونظام الكون ، ثم يضاف موضوعان :

<sup>(</sup>٣٢) ابن رشد : ابن رشد وكتابه « تهافت التهافت » ، ص ١٨١ ـ ٢٠٠ .

<sup>(</sup>٣٣) اين رشد : التأويل بين الأشعرية وابن رشد ، ص ٢٠٢ \_ ٢٣٧ .

حرية الارادة أساس الفعل الأخلاقى ، والحسرية أساس العمل السياسى وصلاح المجتمع فى اطار مقارن من تاريخ الفكر الانسانى العام اعتمادا على بعض المصادر المترجمة والمراجع الثانوية (٣٤) : ويختفى دور العقل كسند للحرية ، مع أن خلق الافعال هو الشق الأول من مبحث العدل عند المعتزلة والافعال عند الأشاعرة ، والعقال والنقل أو الحسن والقبح العقليان ، الشق الثانى ، يتفرد الأشاعرة عن الله بخلق الأفعال « أنا حر فأنا اذن موجود » وليس بالعقل كما هو الحال فى الكوجيتو الديكارتى « أنا أفكر فأنا اذن موجود » ، ثم يأتى العقل بعد ذلك سندا للحرية حتى تكون الحرية عاقلة مسئولة ،

ويكرر البحث الثالث « موقف ابن رشد من مشكلة الخير والشر » ما جاء فى « مناهج الأدلة » و « تهافت التهافت » دون ابراز لدور العقل ، المبحث الثانى فى العدل ، كما يبدو التكرار والاعادة أيضا فى « ابن رشد المشائى الأول بين فلاسفة الاسلام » اشارة الى شروحه الثلاث، الشرح والتخيص والجامع والى ترجماتها اللاتينية والعبرية دون اضافة جديد فى علم القراءة والتأويل (٣٦) ،

## خامسا ـ ماذا تعنى العقلانية ؟

ولا يجد بحث واحد لتحديد معنى العقالنية كمذهب في تاريخ الفكر الفلسفى الاسلامى أو الغربى ، الشرقى أو الغربى حتى يمكن الحكم بناء على هذه المذاهب على « ابن رشد عقلانيا » ولا يوجد بحث واحد مقارن بين الجاهات مختلفة للعقلانية ومذاهب تاريخية سابقة على ابن رشد أو لاحقة عليه لمعرفة معنى الريادة والسبق اذا كان للشعارات وزن وللكلمات معنى ، وبدلا من ذلك يقوم المشرف من جاديد بخطبة عصماء في التصدير وفي المقال عن أهمية العقل عند ابن رشد وفي حياتنا المعاصرة ، والعقل ليس خطابة ، ويصدق عليه القول الخطابي

<sup>(</sup>٣٤) ابن رشد : ابن رشد المشائي الأول بين فلاسفة الاسلام ، ص ٢٧ - ٢٨ ٠

<sup>(</sup>٣٥) ابن رشد : موقف ابن رشد من مشكلة الخير والشر ، ص ٣٥٩ \_ ٣٧٢ ·

<sup>(</sup>٣٦) ابن رشد : ابن رشد المشائي الأول بين فلاسفة الاسلام ، ص ٢٧ - ٢٨ ٠

طبقا لتقسيم ابن رشد لأنواع الاقاويل الخطابية والجدلية والبرهانية ماذا يعنى أن ابن رشد دعا الى دور العقل والتمسك به وجعـــله المعيـار والدليل والحكم ؟ لقد تحول العقل الى دعوة ، والعقلانية الى خطابة . ماذا تعنى اعمال ابن رشد التي تقوم على العقل وتستند اليه ؟ كل عمل يقوم على العقل • وماذا تعنى العبارات الانشائية عن العقل عن تحديد معنى العقل ؟ الدروس العقلية الرائدة ، طريق العقل هو طريق التقدم ، الزعامة الفكرية طريق المحضارة والتنوير ، العقل الهادي لنا الى سهواء السبيل ، المرشد لنا الى طريق المق واليقين ، المنارة التي نعتصم بها بحيث تهدينا الى كل مافيه الخيـر الانفسنا وللامة العـربية ، أساس التنوير ، ودعامة اليقظة الفكرية ، ومحسور الصحوة الكبرى ، وركيزة التطور المخلاق الى الأمام دائما • ماذا يعنى تمسك ابن رشد بالعقيل بلا حدود ، وجعل العقل هو المعيار والحكم ، وأنه ملتزم بالمنهج العقلى؟ وبدلا من تحديد معنى العقل ينطلق العنان للخطابة فنحن في امس الحاجة الى العقل واحكامه ، اذ لاتقدم الا عن طــريق العقل ، فقد تم التجديد عند محمد عبده وطه حسين وزكى نجيب محمود بالطيريق العقلي • الخير في جعل العقل هو الدليل والمرشد لتخطى ظلمات الجهل والتقليد والعبور الى نور المعرفة والتقدم • واذا كان موقف ابن رشيد التمسك بالعلم والتمسك بالعقل فعلينا الآخذ باسباب العلم وأحكامه مع أن التقليد ليس من أحكام العقل حتى ولو كان تقليدا لعقلانية ابن رشد . لقد التزم ابن رشد بالعقل ومنهجه • أما نحن فامامنا طريقان لا ثالث لهما: الايمان بالعقل وجعله الهادي في الحياة النظرية والعملية أو التباعد بيننا وبين العقل والسخرية من العقل وهو طـريق الضياع ، الطريق المغلق ، لقد نقد ابن رشد الاتجاهات التي لا تعتمد على العقل لآنه رائد عقلي من طراز ممتاز عميد الفلسفة العقلية في بلادنا العربية • أطلق العنان للعقل ولكننا للأسف الشديد مازلنا نتحدث عن كائنات خرافية هلامية وعن أشياء لامعقولة • فهل ياتري سنعود الى الحق يوما ؟ هل ياترى نستوعب دروس ابن رشد ، الدروس التى تقوم على احترام العقل ، الجزء الخالد من نفوسنا ، الجــوهر الذهبي وأنفس مافينا ؟ كان المثل الأعلى لفكره محوره العقل ، ركيزته الى فتح النوافذ والابتعاد تماما عن طريق الظلام والسكون والجمود • انها دعسوة من جانبي •

فهل ياترى ستجد صداها فى نفسوس المهتمين بتراثنا الفكرى وقضايانا الثقافية ؟ (٢٧) · كل هذه الانشائيات دون تحديد لمعنى العقل ، هل هو العقل المنطقى الصورى أم المعقسل التجريبي الحسى أم العقل الحيوى الارادى ·

والقضية المحورية التى تلمس قضية العقل هى العلاقة بين الفلسفة والدين كما تعالجها بحوث ثلاث ، اعتمادا على « فصل المقال » (٣٨) و والمحقيقة أن « فصل المقال » حسكم شرعى كما هو الحسال فى فتاوى الفقهاء اجابة على سؤال : هل الفلسفة واجبة النظر بالشرع أو مندوبة أو مكروهة أو محرمة أو مباحة بناء على احكام التكليف الخمس ، فهو مقال ينظر الى الفلسفة من منظور فقهى ، واللفظان شرعيان : الحكمة والشريعة وليست الفلسفة والدين ، دراسة للفلسفة من منظور أصول الفقه ، يقول الفقهاء أنهم يستعملون ما ينهون عنه ، ويقول للجمهور آن كليهما واحد فلم قبول أحدهما دون الآخر ، فالحكمة صاحبة الشريعة ، والاخت الرضيعة وأنهما مصطحبتان بالطبع ، متحابتان بالجوهر والغريزة ، النظر البرهاني موجود في كليهما ، ما سكت عنه الشرع يمكن معرفته قياسا ، وما عسرف به موافق للشرع ، وأن خالف فتأويل الشرع ضرورى ،

واذا صح قول ابن رشد بالمقيقتين فكيف يكون ابن رشد عقلانيا ؟ لذلك يرفض بحث « المقيقة الدينية والمقيقة الفلسفية لدى ابن رشد » نظرية المقيقة المزدوجة بوضوح ويبين وحدة العقل والسمع عند ابن رشد ، فكلاهما تامل في الطبيعة ورفض للكهنوت ، ضد الأسرار ، وهو

<sup>(</sup>۳۷) ابن رشد : تصدیر ، ص ۹ ، غلسفة ابن رشد وفكرنا العربی المعاصر ، ۱۲۵ ص ۱۲۷ ص ۱۷۷ ص ۱۷۷ ص

<sup>(</sup>٣٨) أحمد محمود صبحى : هل أحكام الفلسفة برهانية ، دراســـة نقدية المضية الترفيق بين الدين والفلسفة ، ص ٥٩ - ٨٨  $\cdot$ 

محمد حمدى زقزوق : الحقيقة الدينية والحقيقة الفلسفية عند ابن رشد ص ١٠١ - ١٠٤ -

حامد ظاهر : قضية العلاقة بين الفلسفة والدين لدى أبن تومرت وابن رشد ، ص ١١٩ - ١٤١ ·

موقف اسلامى اصيل عبر عنه ابن رشد • حقائق القرآن لا يوجد أتم اقناعا وتصديقا للجميع منها • تقبل النصرة بالطبع حتى يصل أهل التاويل فيها الى البرهان • الحق لايضاد الحق بل يوافقه ويشهد له • ابن رشد اذن برىء من القول بالحقيقة المزدوجة وبرىء من دعسوى الالحاد ، وبرىء من دعوى التناقض بين الحقيقتين الدينية والفلسفية ، وبرىء من جعل الفلسفة أعلى من الدين (٣٩) •

وتثبت الدراسة الثانية « هل أحكام الفلسفة برهانية ؟ » أن فلسفة ابن رشد جـــدلية لابرهانية ، ولا تتعلق بنظرية في التأويل ، وتثبت جدلية فلسفة ابن رشد من حيث نقطــة البــداية في فلسفته ومن حيث مقدماتها ونتائجها ، فمن حيث البداية الجدل نقد للسابقين وهو مايفعله ابن رشد ، ومن حيث المقدمات ، مقدمات ابن رشد مشهورة مثل قضايا الجدل ، صادقة على الأكثر أو يتعادل فيها الصـدق والكذب مما يقتضى الجدل ، صادقة نادرا ، فمقدماته ليس بها صدق مطلق ، ومن ثم تعليق الحكم أو صادقة نادرا ، فمقدماته ليس بها صدق مطلق ، ومن ثم فهي ليست برهانية بالضرورة ، ووجــود الله أمر يقيــني برهاني ، والوقائع غالية لا دائما ، وتكافؤ الأدلة في قدم العالم وحدوثه ، أما من حيث النتائج فلا توجد حلول حاسمة في أية قضية ،

ويثبت البحث الثالث « قضية العلاقة بين الفلسفة والدين لدى ابن تومرت وابن رشد » عقلانية ابن رشد عن طريق التضاد ، فالشريعة عند عند ابن تومرت قائمة بذاتها ، مستقلة عن العقل الانسانى ، لايتوقف ثبوتها على أحكام العقل ، والدليل على ذلك أن العقل امكان وجواز فى حين أن الشريعة يقين ، وأن ضرورات العقل ثلاثة والشريعة ليست كذلك، وأن أعيان الاشياء متساوية عقليا والشريعة بها حظر واباحة ، وأن الله مالك الاشياء وليس العقل ، ويبدو التناقض عند ابن تومرت فى استعمال

<sup>(</sup>٣٩) وحدة الحقيقة اسلامية بدليل عندما سئل اعرابي : لم آمنت بمحمد ؟ فقال: ما رأيت محمدا يقول في ما رأيت محمدا يقول في أمر افعل والعقل يقول لا تفعل ، وما رأيت محمدا يقول في أمر لا تفعل والعقل يقول افعل ، ابن رشد ، الحقيقة الدينية والحقيقة الفلسفية لدى ابن رشد ، ص ٩٢ .

الادلة العقلية لاثبات غياب الدليل! أمسا ابن رشد فانه يستعمل المنهج الشرعى لاثبات عكس ما يثبته ابن تومرت ، فالنظر واجبب بالشرع ، وهو أوسع من القياس الفقهى ، ومع ذلك يتشابه القياس العقلى والقياس الفقهى في لزوم البرهان ، النظر في القياس ضرورى حتى ولو كان صاحبه على غير ملة الاسلام ، يشترك الدين والفلسفة في الهدف البعيد ، من المصنوع الى الصانع ، لاتضر الفلسفة الدين في شيء ، والقائل بضرر الفلسفة اما لنقص في فطرته أو بسبب سوء ترتيب نظره فيها أو من قبل غلبة شهواته عليه أو أنه لم يجد معلما ومرشدا أو لاجتماع الأسباب كنها أو أكثر من سبب ، والتأويل ضرورى لأن الشريعة بها ظاهر وباطن ، فالناس على ثلاث طبقات : الحكماء أو الفلاسفة وهم أهل الخابة ،والمتوسطون وأهل الموهظة الحسنة والارشاد مثل العامة وهم أهل الخابة ،والمتوسطون وهم أهل الجدل ، وقد استعملت الشريعة المناهج الثلاثة ، ويظلم ابن وهم أهل الجدل ، وقد استعملت الشريعة المناهج الثلاثة ، ويظلم ابن

ان ابن رشد لايقول بقدم العسالم ولكنه يبين أن قدم العالم له ما يؤيده في النقل والعقل و ومن ثم يكون تكفير الغزالي للفلسفة لقولهم بقدم العالم اتهاما بغير دليل وقال ابن رشد ذلك دفاعسا عن الفلسفة في « تهافت التهافت » ضد اتهام الغزالي لهم في « تهافت الفلاسفة » كما يبين ضعف أدلة الاشاعرة لاثبات الحدوث سواء كان دليل الجوهر والاعراض أو دليل القدم والحدوث أو دليل الجوهر الفرد أو دليسل المكن والواجب ، وأن العقل قادر على اعطاء أدلة أفضل من ذلك مثل دليل العناية ودليل الاختراع و فابن رشد لا يقول بقدم العالم انما يبين احتمال ذلك في النقل والعقل ، ولا يرفض القول بالحسدوث انما يبين ضعف أدلة الاشاعرة لاثبات حدوث العالم و يعسرض ابن رشد حالتين ضعف أدلة الاشاعرة لاثبات حدوث العالم و يعسرض ابن رشد حالتين خاصتين ، حالة الفلاسفة وحالة الاشاعرة ولايصدر حكمين مطلقين على قدم العالم أو حدوثه و

وهناك ثلاثة أبحاث مساندة تتصل بالعقل عند ابن رشد ، نظرية ابن رشد في النفس والعقـــل ، وابن رشد والتصـوف ، وابن رشد

طبيبا (٤٠) • الأول مستقل بذاته ولايوظف في الاشكال الرئيسي ، ابن رشد رائدا للعقلانية وكان يمكن توظيفه مادام يبدأ بتحديد العقل النظري عند ابن رشد لتحديد الصلة بين الجانب المعرفي والجانب الميتافيزيقي فيه • فاذا كانت المعاني الجزئية تجريدا من الصفات الحسية في الاشياء فان الكليات لاتعتمد الا على العقل • ولكن البحث في معظمه يركز على علاقة ابن رشد بارسطو في موضوع صلة النفس بالعقل والتوفيق بين القول بفناء النفس عند أرسطو والقول بخلودها عند ابن رشد مما يجعله أدخل في ابن رشد بين الحضارتين الاسلامية واليونانية والغربية في العصور الوسطى والحديثة من ناحية أخرى • ومع ذلك ينتهي البحث بنقد نظرية ابن رشد في العقل وتصوره لجوهرية النفس دون تحديد بغني الجوهر وتناقضه في القول بأن العقل الهيولاني استعداد وأنه ليس به شيء بالقوة ، وأن العقل الفعال جزء من الانسان وليس فرديا بل للنوع الانساني ، وبالتالي فشله في الدفاع عن خلود النفس •

ويعرض البحث الثانى قضية العقلانية فى التصوف مبينا أن التصوف عند ابن رشد مجموعة من القيم الاخسلاقية ، كما أن الحدس عنسد الحكيم مصدر من مصادر المعرفة ، فابن رشد ، على غيسر ماهو شائع عنه ، لايرفض التصوف على الاطلاق بالرغم من رفض الصوفية المتأخرين لابن رشد ، ومع ذلك تظل الرواية الخاصة بمقابلة ابن رشسد مع ابن عربى ، على فرض صحتها ، أو انتحالها ، تبين وحسدة الطريقين ، طريق المعقل وطريق الذوق (11) ،

والبحث الثالث « ابن رشد طبيبا » كان يمكن أن يقدم نوعا آخر من عقلانية ابن رشد المرتبطة بالعلم والتجربة ولكنه اقتصر في غالبيته على تحليل آراء ابن رشد الطبيب مع اشارة مقتضبة في أول البحث الى

<sup>(</sup>٤٠) محمود زيدان : نظرية ابن رشد في النفس والعقل •

ابو الوفا الغنيمي التفتازاني : ابن رشد والتصوف •

منی احمد ابو زید : اد نرشد طبیبا •

<sup>(</sup>٤١) روى أن ابن عربى وابن رشد تقابلا عرضا فقال ابن رشد عن ابن عربى : انه يشاهد ما أعقل ، وقال ابن عربى عن ابن رشد : أنه يعقل ما أشاهد ،

علم الفلك اعتمادا على المراجع الثانوية ، كما يبين أهمية أبن رشد في علم الطب اعتمادا على المصادر القديمة والمراجع المحديثة ، كما يعرض مؤلفاته الطبية مع اشارات مقتضه الى « الكليسات » مخطوطا أو الى رسائل ابن رشد الطبية المطبوعة ، ومع ذلك يحاول البحث اثبات قيام المسائل العامة في « الكليات » على العقل في القسم الخاص بعلاقة الطب بالفلسفة عند ابن رشد ، فالطب أحد فروع الحكمة العملية يبحث في الجسم ، فهو جرزء من الفلسفة الطبيعية يتطلب ضرورة تحسديد المصطلحات ، ومعرفة المنطق ، والجمع بين القياس والتجربة ، وتشتمل المصطلحات ، ومعرفة موضوعاته ، والغسايات المطلوب تحصيلها ، والآلات التي تحصل بها ، أما أخلاقيات الطب فتضمن الاعتراف بفضل القدماء ، والاعتسراف بالمقيقة العلمية ، والانتساب الى العلم حقيقة القدماء ، والاعساء .

### سادسا \_ ابن رشد بين الحضارتين اليونانية والمسيحية:

بالرغم من أن هذا الموضوع في حد ذاته أقرب الى التفاعل المحضارى بين الحضارة الاسلامية من ناحية والحضارتين اليونانيسة والغربية في عصريها الوسيط والحديث من ناحية أخرى الا أنه كان يمكن أن يوظف في اشكالية العقلانية عند ابن رشد ومقارنة العقلانية الاسلامية بالعقلانية اليونانية بالعقلانية الغربية ، الوسيطة والحديثة ، ولكن انصبت البحوث كلها في هذا الموضوع في قضية الأثر والتاثر ، تاثر أبن رشد بالحضارة اليونانية ممثلة في أرسطو وتاثر الغرب بالحضارة الاسلامية ممثلة في ابن رشد ،

وتتناول علاقة ابن رشد بالفلسفة اليونانية ثلاثة بحوث • الأول « ابن رشد المشائى الأول بين فلاسفة الاسلام » يجعل ابن رشد شارحا لارسطو وتابعا له فيما لايتجاوز صفحتين عن ابن رشد وشروحه الثلاث ، الشرح والتلخيص والجامع وترجماته الى اللغة اللاتينية والعبرية دون اضافة جديد على ماهو معروف وشائع (٤٢) •

<sup>(</sup>٤٢) ابن رشبه : ابن رشد المشائي الأول بين فلاسفة الاسلام ص ٢٧ - ٢٨ .

والمثانى « ابن رشد والمؤثرات اليونانية فى فلسفته الالهية » ٠ والعجيب رصد هذه المؤترات في أبعد الموضوعات عنها وهو الالهيات • يبدو فيه ابن رشد معجبا باليونان باشخاصهم وليس بسبب البرهان ٠ مهمته تقديم ارسطو بعيدا عن اخطاء الشراح • ويرصد الباحث هـذه المؤترات في استعمال ابن رشد للمصطلحات الفلسفية التي شاعت في المحضارة الاسلامية منذ عصر الترجمة والتى استعملها المسلمون للتعبير عن تصوراتهم الاسلامية على ماهو معروف في ظاهرة «التشكل الكاذب» • عهل هناك مؤثرات يونانية في مشكلة قدم العالم لأن ابن رشد يستعمل مفاهيم الازلية والابدية والقوة والفعل ؟ وهل هناك مؤثرات يونانية في الأدلة على وجود الله لآن ابن رشد يستعمل مصطلحات الحد والبرهان والقوة والفعل والسبب والمسبب ويستمر البحث على هـذا المنوال ، رصد المؤثرات اليونانية في مشكلة الذات والصفات ومدى استفادته من آدلة اليونان في جديثه عن الصفات والعلم والارادة والقدرة ، وفي مشكلة القضاء والقدر واستفادته من أراء اليسونان عن الجوهر والعرض وفي مشكلة خلود النفس واستفادته من آراء اليونان حول النوع والعدد والنفس الكلية وأنواع العقول ، وكأن ابن رشد لم يفكر في شيء الا اعتمادا على

وقد ظهر منهج الأثر والتأثر في بحث «هل أحكام الفلسفة برهانية ، دراسة نقدية لقضية التوفيق بين الدين والفلسفة » وفي بحث « نظرية ابن رشد في النفس والعقل (٤٤) ، فارسطو في البرهان هو الآساس وابن رشد يقاس عليه ، والبحث في أرسطو أولا هل كانت فلسفته برهانية أم جدلية ، ويضيع الموضوع في العلم الغزير بين اليونان والغرب والانتهاء الى عموميات تجعل من ابن رشد جدليا لا برهانيا، والحقيقة أن ابن رشد لايشرح أرسطو بل يقرؤه ، فأرسطو الموضوعي لاوجود له الا من خلال القراءة ، كل شرح قراءة تضع الوافد في اطار الموروث، فابن رشد يستخدم

البيونان وكأنه ، وهو رائد العقلانية ، مقلد لليونان (٤٣) ٠

<sup>(</sup>٤٣) ابن رشد : ابن رشد والمؤثرات اليونانية في فلسفته الالهية ص ٢٦٠ ــ ٢٩٨٠٠

<sup>(</sup>٤٤) ابن رشد : هل أحكام الفلسفة برهانية ، دراسة نقدية لقضية التوفيق بين الدين والفلسفة ص ٥٩ ـ ٨٨ وأيضا نظرية ابن رشد في النفس والعقل ص ١٤هـ٥٥

أرسطو كعلوم وسائل لاكعلوم عايات وتتكرر فكرة الأثر الأرسطى في البحث الثانى دون الاستفادة من علوم القراءة والتفاعل الحضارى و يبدأ البحث بتعريف النفس عند أرسطو وقواها عند أفلاطون وشروح ابن رشد لها وكأن الفلسفة اليونانية عند أفلاطون وأرسطو هى الأصل وشروح ابن رشد هى الفرع أرسطو يبدأ وابن رشد يتبع ، أرسطو يبدع وابن رشد يشرح ، أرسطو يضع وابن رشد يكمل كما هو الحال في طبيعة العقل و فاذا كانت النفس عند أرسطو صورة البدن فلامكان لخلود النفس عنده الذلك يوفق ابن رشد بين رأى أرسطو في العقل وعقيدة خلود النفس متابعا الاسكندر في تقسيمة العقل الى هيولاني ، والعقل بالملكة داخل النفس ، والعقل الفعال خارجها فغاية ابن رشد الدفاع عن العقل النظرى المفارق للبدن لافساح المجال لخلود النفس و فالعقلانية عند ابن رشد من نوع للبدن لافساح المجال لخلود النفس و فالعقلانية وكذلك التراث الغربي مخالف للعقل عند أرسطو ، عقلانية متصلة بالنفس من أجل اثبات الخلود وينتهى البحث بنقد التراث اليوناني حول الثنائية وكذلك التراث الغربي الحديث ويتحول الباحث الى مفكر له رأى في وحدانية النفس ضدد الثنائية القديمة والحديثة مما يعتبر خروجا على الموضوع و الثنائية القديمة والحديثة مما يعتبر خروجا على الموضوع و الثنائية القديمة والحديثة مما يعتبر خروجا على الموضوع و الثنائية القديمة والحديثة مما يعتبر خروجا على الموضوع و الثنائية القديمة والحديثة مما يعتبر خروجا على الموضوع و الثنائية القديمة والحديثة مما يعتبر خروجا على الموضوع و الثنائية القديمة والحديثة مما يعتبر خروجا على الموضوع و الثنائية القديمة والحديثة مما يعتبر خروجا على الموضوع و الشعود المنائية القديمة والحديثة مما يعتبر خروجا على الموضوء و و المنائية القديمة والحديثة مما يعتبر خروجا على الموضوء و المنائية القديمة والحديثة و المنائية القديمة والحديثة و المنائية وكذلك المؤسوء و المنائية وكذلك المؤسوء و المنائية القديمة و المدينة و المنائية المنائ

أما البحث الثالث المباشر في التفاعل الحضاري فهو « ابن رشد بين حضارتين » فهو اطول بحوث الكتاب على الاطلاق ، ولا يتطرق الى الفلسفة اليونانية الا في الصفحات الخمس الأخيرة بعد الحديث عن البيئة الفكرية والحضارة العربية الاسلامية عامة والاندلس خاصة وتفصيل بني عباد في اشبيلية والمرابطين والموحدين في الأندلس ، ومظاهر الحضارة العربية فيها ، وفي النهاية الترجمات والروايات في المشرق والمغرب من القدماء والمحدثين ، واعجاب ابن رشد بارسطو وبتفاعله مع اليونان ، وينتهي البحث الى نتيجتين ، أن ابن رشد عصرف الفدكر اليوناني ، وأن الثقافة العربية الاسلامية هي القاعدة الأصلية في تكوين العقل العربي الاسلامي عند ابن رشد ، الأولى تكرار لما هو معروف ، والثانية افتراض دون برهان (٤٥) ،

<sup>(</sup>٤٥) ابن رشد : ابن رشد بین حضارتین ص ۳۰۱ ـ ۳۵۰

وهناك ثلاث بحوث حول صلة ابن رشد بالحضارة الغربية المسيحية في العصر الوسيط الأول « مفارقة ابن رشد » يبدأ بالتعريف المنطقي للمفارقة وهي القضية التي تبدو متناقضة ومع ذلك تدل على حقيقة ما والحقيقة أن المفارقة المقصودة ليست المفارقة المنطقية الصورية بل المفارقة التاريخية المادية ، اضطهاد ابن رشد في الحضارة الاسلامية ، وهو أساس المنطق العرب ، وفرق بين المنطق الصوري والواقع التاريخي ، المنطق الصوري لامكان له ولا زمان ، ولا يتعلق بالصراعات الاجتماعية والمساسية في حين أن الواقع التاريخي ميادان الصراع ، كان الصراع التزمت ، وكان الصراع المناسول وحرمت كل أنصاره من الرحمة الالهية ، كما اضطهاد الغرب مفكرين الوسيط وبداية العصر الحديث شاهدة على ذلك (٢١) ،

والثانى « مشروع ابن رشد الاسلامى فى الغرب المسيحى» يستعرض مواقف الباحثين وتعدد آرائهم عن ابن رشد ، فالمستشرقون يجعلونه مجرد شارح لارسطو أو على أكثر تقصدير توفيقى أو فقيه ، والعرب يجعلونه أصيلا مبدعا ، ويقرر البحث أن ابن رشد لم يكن مغتربا بل كان مجتهدا ، فالعقيدة الدينية واحدة والفكر الدينى متعدد ، وأنها مسئولية الغزالى الذى قضى على التعددية نظرا للظروف السياسية والاجتماعية التى كانت تمر بها الأمة فى عصره ، بداية المصروب الصليبية وضرورة تقوية الدولة والدفاع عن الاشعرية فى العقيدة ، والشافعية فى الفقه ، ونقد كل فرق المعارضة مثل الباطنية والمعتزلة ، تشريع أيديولوجية القدوة للسلطان وأيديولوجية الطاعة الممثلة فى التصوف للناس (٤٧) ،

والبحث الثالث « ابن رشد في عصر النهضة » يعطى معلومات عن

<sup>(</sup>٤٦) ابن رشد : مقارقة ابن رشد ص ٣١ - ٣٨

<sup>(</sup>٤٧) ابن رشد : مشروع ابن رشد الاسلامي في الغرب المسيحي ٠

ابل رشد هى العرب تبين عظمة الغرب مع ثبت باسماء مؤلفاته المترجمة الى اللاتينية ثم ترجمتها للعلم ربية دون دراسة أو تحليم أو رأى هى حقلانية كما هو الحال فى الاستشراق الموسوعى الخالص(٤٨)

### سابعا \_ النصوص العشوائية :

وفى القسم الثالث توجد نصوص مختارة اختيارا عشوائيا من مؤلفات وشروح ابن رشد لاتصب فى الاشكاليتين الرئيسيتين المعلنتين على الغلاف ، ابن رشد مفكرا عربيا ورائدا للاتجاه العقلانى ، وعددها تسعة ، تبدأ بثلاثة نصوص من مؤلفاته الثلاثة «بدايةالمجتهد» و «مناهج الأدلة « و « فصل المقال » ، ثم تعقبها ثلاثة نصوص من تلخيصين « المقولات » و « تلخيص مابعد الطبيعة » وشرح « تفسير ما بعد الطبيعة »، ثم يظهر النص السابع من مؤلف «تهافت التهافت» ، والثامن من تلخيص « تلخيص السماء والعالم » والتاسع من رسائله الطبية من الترياق » (٤٩) ، ولا يوجد تحليل لهذه النصوص التسع لبيان ماتتضمن

<sup>(</sup>٤٨) ابن رشد : ابن رشد في عصر النهضة ( طبع جميع مؤلفاته المترجمة الى اللاتينية ) •

<sup>(</sup>٤٩) ١ ـ نص من كتاب بداية المجتهد ونهاية المقتصد في الفقه ، أبن رشدد هي ٤٢٥ ـ ٢٨٠ .

٢ ــ نص من كتاب الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة ، ابن رشد ، من
٢٩ ـ ٤٣١ ـ ٤٣١ .

٣ ــ نص من كتاب فصل المقال فيما بين الحكمة والثمريعة من الاتصال ، ابن رشد
حرر ٢٢٣ ــ ٤٢٦ ٠

٤ \_ نص من كتاب المقالات تحقيق الأب موريس بويج ، ابن رشد من ٣٧٤\_٢٨٠٠ .

٥ ـ نص من كتاب تخيص مابعد الطبيعة ، ابن رشد ص ٤٣٩ ـ ٤٢٢ ·

٦ ـ نص هن كتاب تفسير مابعد الطبيعة ، المقالة الأولى الالف الصعدى ـ تحقيق الأب موريس بويج ، ابن رشد ص ٤٤٣ .

٧ ــ نص من كتاب تهافت التهافت لابن رشد تحقيق الأب موريس بويج، ابن رشد
حدر ٤٤٧ ــ ٤٤٩ ٠

٨ ــ نص من تلخيص السماء والعالم لابن رشد ، ابن رشد ص ٤٥١ ـ ٤٥٣ .
٩ ــ نص من كتاب الترياق لابن رشد ، ابن رشد ص ٤٥٥ ـ ٤٥٨ .

<sup>(</sup>حوار حول ابن رشد)

من ريادة للفكر العربي أو للاتجاه العقلاني • كما تغيب الاحالات الكاملة لطبعات هذه النصوص بل يوحى بانها مستقاة من مخطوطات دون تحديد لارقامها أو لاماكنها أو لعددها ·فالنص الأول من «بداية المجتهد ونهاية المقتصد في الفقه » لاتذكر طبعته بل تذكر نسخة فاس ولا يتضمن الا تغيير كلمة في النص « أن اثبت لنفسى » وفي نسخة فاس « التنبيه لنفسى » وكانها القراءة الوحيدة من نسخة وحيدة في حين أن الكتاب مطبوع · والنص الثاني من « الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة » دون ذكر أية طبعة وأية صفحات · والثالث من كتاب « فصل المقال فيما بين المحكمة والشريعة من الاتصال » دون ذكر الطبعة وأرقام الصفحات · والرابع نص من كتاب « المقولات » دون ذكر هــل شرح أم تلخيص أم جامع ، وذكر محققه المستشرق الأب موريس بويج ، ودون تحديد طبعته وأرقام الصفحات · والخامس نص من « تلخيص ما بعد الطبيعة » دون ذكر لطبعته هل حيددر آباد أم عثمان أمين ولا الأرقام الصفحات . والسادس نص من « تفسير ما بعد الطبيعة » مع تحديد المقسالة الأولى ، الألف الصغرى ، تحقيق الأب موريس بويج لأنه مستشرق ودون ذكر لارقام الصفحات · والسابع نص من « تهافت التهافت » تحقيق الاب موريس بويج دون ذكر لارقام الصفحات • والثامن نص من « تلخيص السماء والعالم » دون تحديد ، والنص طبعة جمال الدين العلوى ولكن الاحالة الى المخطوط مع هامش واحد عن كلمة « الجسرم السماوى » قراءة المشرف مع زينب الخضيري وكانها هي الوحيهدة العويصة دون تحديد لرقم المخطوط أو مكانه أو أرقام الصفحات • والتاسع نص من « الترياق » ضمن رسائل ابن رشد الطبية تحقيق الأب جــورج قنواتي وسعيد زايد ودون تحصيديد لأرقام الصفحات ، يذكر من المحققين المستشرقون الاصدقاء ولا يذكر العرب الاعسداء • والهوامش كلها من المحققين مع عدم تطابق أرقامها مع الأرقام في أعلى الصفحات ، وكأنها مجرد نقل دون تمييز أو اعادة ترتيب ٠

وعدم ذكر الاحالات الكاملة للمصادر والمراجع سمة عامة في الكتاب كله وليست فقط في القسم الثالث ، فلا توجد احالات الى دور النشر

وسنواته وأماكنها وأرقام صفحاتها (٥٠) وبعض البحوث مشفوعة بقائمة من المصادر والمراجع والبعض الآخر خالية منها • وبحث المشرف خال من الاحالات في الهوامش الى المصادر والمراجع لأنه خال من المسادة العلمية المحللة اعتمادا على الخطابة والانشاء ، بالرغم من وجود بعض المصادر والمراجع في نهاية البحث دون ذكر للناشر أو السنة أو مكان النشر أو الطبعة سواء العربية أو الأجنبية ، الفرنسية والانجليزية والباحث لا يعرفهما ، وكأنها قوائم ثابتة تلحق بكل بحث (٥١) •

ومع ذلك ، فان تواصل الجهود مطلوب وتراكم الخبرات الفلسفية أساس الوعى الفلسفى التاريخى ، فلل كتاب « ابن رشد مفكرا عربيا ورائدا للاتجاه العقلى » ماتمت المراجعة ، وما حدث نقاش وحوار بين أساتذة الفلسفة فى مصر ، فالجهد يولد جهدا ، والسكون يعقبه الموت ،

<sup>(°°)</sup> ابن رشد می °۰ می ۵۴ می ۸۸ می ۱۸۹ می ۲۰۰ می ۲۰۴ می ۳۳۶ می ۲۶۳ می ۲۲۰ علی سبیل المثال لا الحصر ۰

<sup>(</sup>۵۱) این رشد می ۱۷۷ ۰

## ابن رشد واشكالياته المعاصرة بحث نقدى حول الكتاب التذكاري

## فسؤاد ركسريا

### مقدمة لابد منها:

لست أعرف سببا محددا لعقد هـــذه الندوة ، فالسبب المعلن عنه لايبدو مقنعا ، ذلك لأن مناقشة كتاب تذكارى عن ابن رشد كان يكفيها مقال نقدى ، أو مجموعة من المقالات ، فى مجلة ثقافية ، واذا لم يكن هناك بد من عقد ندوة ، فتكفى فى ذلك جلسة واحدة يتناقش فيها عدد من المتحدثين ، أما أن تخصص لغرض كهذا ندوة ذات جلسات متعددة ، تطلب فيها أوراق البحث مقدما من الكتاب ، ويدعى لها عدد كبير من المتحدثين والمحاورين ، فهذا أمر لم يجر عليه العرف فى مناقشة الكتب المنشورة ، ويزداد العجب اذا كانت فكرة عقد الندوة قد انبثقت من بعض من أسهموا فى الكتاب ذاته ، وكانت نسبة كبيرة من المتحدثين فيها من بين هؤلاء ، ومن هنا فان تلبيتى للدعوة الى الاسهام فى هـذه الندوة بين هؤلاء ، ومن هنا فان تلبيتى للدعوة الى الاسهام فى هـذه الندوة للا تعنى أننى مقتنع بفكرتها من حيث المبــدأ ، فلابد أن أقــرر ، منذ البدء ، أن فى هذا الموضوع حلقة مفقودة ، لا أدرى ماهى ، وأن هدفه المعلن لا يفسر نفسه بنفسه تفسيرا كافيا ،

ومن ناحية أخرى فاننى أقدر مدى الصعوبة التى يواجهها من يخططون لمشروع كهذا ، فالوضع الأمثل هو أن يسير كل شيء وفقا لخطة عامة وهدف مشترك يحدده المشرفون على اصدار الكتاب مقدما ، ويتم تكليف كل باحث بمهمة محددة ضمن هذا الاطار ، ولكن صعوبات البحث في بلادنا ، والضغوط المتزايدة على حياة الباحثين وفكرهم ، ترغم المشرفين على هذا النوع من المشروعات الثقافية على قبول ما يرد

<sup>(\*)</sup> استاذ ورئيس قسم الفلسفة بكلية الآداب ـ جامعة الكويت (سابقا) •

اليهم ، وعلى أن يكيفوا تخطيطهم - ان وجد - تبعا لما يتقدم به الباحثون ، لا العكس ·

وهكذا فان جميع الانتقادات التي يمكن أن توجه الى الهيكل العام المشروع ، من حيث الافتقار الى خطة موحدة أو الى ترتيب الابحاث ترتيبا منطقيا - هذه الانتقادات تنطلق في الواقع من وجهة نظر مثالية يمكن التخلي عنها على الفور حين نتأمل الموضوع في ضوء المصاعب الواقعية ومشاكل البحث ومشاغل الباحثين في بلادنا ، وهذه حقيقة أساسية أرجو أن تكون دائما في ذهن أي قارىء للصفحات التالية من هذا البحث النقدي ،

### ملاحظات نقدية موجزة:

لما كان أحد الأهداف التى أعلن عنها لعقد هذه الندوة هو « تقييم » الكتاب التذكارى ، فقد رأيت من واجبى أن أقدم بعض الملاحظات النقدية السريعة ، آملا أن يوضع فى الاعتبار ما ذكرته منذ قليل عن صعوبات التخطيط لهذا النوع من الكتب ،

۱ ــ كان هناك اهمال شنيع فى مراجعة تجارب الطباعة ، مما أدى الى ظهور أخطاء مطبعية هائلة العدد ، فادحة التاثير فى فهم المعانى، وهو أمر لا يليق بكتاب كهـــذا ، ولا يتناسب مع أهميتــه ( كمثال ، انظر ص ١٩ ) ٠

۲ - كانت لهجة عاطف العراقى ، فى بعض مواضع التصدير ، متحمسة أكثر مما ينبغى ، فهو يتحدث عن « اناس تحسبهم أسساتذة وما هم باساتذة ، انهم اشباه أساتذة » ، وبعد قليل يصف ما يرتكبه أشباه الأساتذة همؤلاء بأنه « تزوير فكرى » ، وهو أخطر أنواع التزوير ، ويتمنى وجود محاكم « للغش الفكرى » تنزل القصاص العادل بهؤلاء المزورين الذين ستلحقهم على أية حال « لعنة الفلاسفة » فى كل زمان ومكان ، وينتقل مباشرة الى وصف العديد من الدراسات التى صدرت عن ابن رشد بأنها « حالات من التخلف العقلى أو الفكرى»، وبأنها « جهل على جهل » ، وينتهى بهتاف حماسى هدو: « الى

الجحيم أيتها الدراسات التي تعتمد على السذاجة والسطحية والتزوير الفكرى » ٠

وأنا على يقين من أن الحماسة المتدفقة لعاطف العراقى ، وتعايشه الطويل والمثمر مع فكر ابن رشد ، هما اللذان أمليا عليه هذه العبارات الحادة ولكن مقدمات الكتب ، وبخاصة الكتب التذكارية ، تكون عادة أخف لهجة من ذلك ، حتى تتيح للقارىء فرصة تكوين رأيه الخاص ، والاهم من ذلك أن هذا الهجوم الحاد قد اتخذ صيغة المجهول ، ولم يحدد اى الاسماء والعناوين يقصد ، وقد تكون هذه الصيغة المجهولة جائزة فى الفضائح الصحفية التى تكتفى أحيانا بالتلميح بدلا من التصريح ، أما فى حالة البحث العلمى فلا مجال لمثل هذا التلميح المجهل ، ولا أظن أن القارىء سيرتاح حين يستمع الى كل هذه العبارات الحادة دون أن يعرف من هو المقصود ، بل أنه سيشعر بالقاق لأنه يود على الأقل أن يتجنب تأثير هؤلاء الباحثين « المزورين » وكتبهم « المتخلفة » ،

٣ - اما القضية التى اتخصية منهسا مسراد وهبه موضوعا لبحثه وهى « مفارقة ابن رشد » ، فلا تنطوى فى رأيى على أية مفارقة ، فهو يرى أن « مفارقة ابن رشد تكمن فى أنه كان ممهدا للتنوير فى أوروبا ، فى حين أنه كان موضع اضطهاد من أمته » . (ص٣١) غير أن هذه ليست مفارقة على الاطلاق ، لأن جميع الممهدين للتنوير ، حتى فى الحضارة الأوروبية ذاتها ، كانوا موضع اضطهاد ، وظلوا كذلك حتى بعد مضى أكثر من أربعة قرون على عصر ابن رشد ، وحسبنا أن نذكر فى هذا الصدد حرق جوردانو برونو فى أول عام من القرن السابع عشر ، ثم محاكة جاليليو ومصادرة فكر ديكارت واضطرار اسبينوزا وليبنتس الى التزام الحيذر الشديد ـ وكل هؤلاء كانوا من المهدين للتنوير ، بل من أقصوى دعائمه ، ومع ذلك فان أحسدا من الباحثين لم يصف العلاقة بين دورهم التنويرى وبين اضطهادهم بأنها الحاسم الى عصر جديد ،

أما اذا كان مراد وهيــه يقصـد بالمفــارقة ، التضـاد بين

الاضطهاد الذى لقيه ابن رشد فى عالمه العربى ، والترحيب الذى وجده لدى الغرب ، فان هذا بدوره لا ينطوى على أية مفارقة ، لأن طللريق ابن رشد فى أوروبا لم يكن كله مفروشا بالورود ، ولأنه ، بقدر ما كان يوجد فى أوروبا من « الرشديين » المتحمسين ، كان هناك خصوم ألداء للرشدية وكان على رأس هؤلاء الكنيسة المسيحية ، التى لم يكن نقدها الحاد لابن رشد يختلف كثيرا عن تحامل الفقهاء المسلمين عليه ،

2 ـ قـدم أحمد صبحى بحثا فلسفيا رصينا ، قـدد لا يتفق المرء مع كل حججه واستنتاجاته ، ولكنه ينطوى على وجهة نظر تتسم بالاصالة ، وتقوم وجهـة النظر هـذه على أن من طبيعة الحجج الفلسفية في عمومها أن تكون جدلية ، لا برهانية كما تصور ابن رشد ، وهذا يؤدى الى هدم التقسيم الثلاثي للادلة الى خطابية ، تأخذ بها العامة ، وجدلية ، يطبقها المتكلمون والفقهاء ، وبرهانية ، ينفرد بها الفلاسفة والعلماء ، وهو التقسيم الذي اقتبسه ابن رشد عن أرسطو ، بعد تعديله وفقا لظروف مجتمعه .

ولقد بنى أحمد صبحى رأيه القائل بأن من طبيعة الحجج الفلسفية عامة أن تكون جدلية ، على الفكرة القائلة أنها لا ترتكز على مقدمات يقينية : فهى لم تعرف طوال تاريخها سوى مذاهب متعارضة وتيارات متناقضة ، وهى فى ذلك تختلف اختلافا أساسيا عن العلم النموذجي القائم على البرهان ، وهو الرياضيات وتؤدى وجهة النظر هذه الى ازالة الفوارق بين المتكلمين والفلاسفة ، من حيث المنهج الفكرى ، والقضاء على « الاستعلاء » الذى ظهر واضحا لدى ابن رشد كما تؤدى الى الشك فى وجود حقيقة فلسفية أسمى من ظاهر الحقائق التى يقول بها الايمان الساذج ، كما اعتقد ابن رشد .

وأود ، التزاما منى بالجانب الفلسفى البحت فى هذا الموضوع ، أن أشير سريعا الى بعض الآراء التى ظهرت خلال تاريخ الفلسفة ، والتى تتيح مناقشة فكرة أحمد صبحى عن جدلية الفلسفة فى اطار أوسع من الاطار الارسطى :

(أ) كان الهلاطون بدوره يرى أن الفلسفة مرتبطة « بالبحدل » ، ولكن البحدل عنده كان يحمل معنى مختلفا كل الاختلاف : فهو يوصل الى أسمى المحقائق ويؤدى الى « رؤية المثل » بعين المعقل ، وهو أعلى مرتبة من المحقائق المبرهن عليها بالاستدلال ، كالرياضيات ، وهذه وجهة نظر مغايرة تماما لكل ما ارتكز عليه أنصار ابن رشد وناقدوه ، وضمنهم احمد صبحى .

(ب) كان تمييز كانت بين القضايا التحليلية والتركيبية من جانب، والقضايا القبلية والبعدية من جانب آخر ، مؤديا الى رؤية جديدة لطبيعة القضايا الفلسفية ، فتلك القضايا فى نظره « قبلية تركيبية » وهى بهذا الوصف يمكن أن تؤدى – فى المسائل الميتافيزيقية – الى « نقائض » متعارضة حول الموضوع الواحد ، غير أن هذا التناقض لا يحول دون مواصلة العقل البشرى استكشاف ميادينها ، لأن الفلسفة تعبر عن نزوع أصيل ورفيع لدى ذلك العقل الى استطلاع مشكلات حدية ، حتى ولو كان يعلم مقدما أنه لن يصل فيها الى أى حل نهائى ،

(ح) كان برتراند رسل ، ومعه كثيرون ، يقسمون الفلاسفة الى أصحاب النزعة المنطقية وأصحاب النسزعة الصسوفية ، مما ينفى عن القضايا الفلسفية أى طابع أحادى الجانب ، ويحول دون اصدار حكم قاطع على طبيعة الحجج الفلسفية في علاقتها بالمنطق أو الرياضيات .

هذه مجرد نماذج ثلاثة لحالات تثبت أن الموضوع الذى تصدى له أحمد صبحى ، وهو الطابع الجادلى ، لا البرهانى ، للفلسفة ، معقد غاية التعقيد ، لا تكفى فيه الأحكام الأحادية الجانب .

٥ ـ وبالمثل كان بحث محمود زقرق يتسم بالاصالة ، ويسير في خط مواز ـ الى حدد لافت للنظرر ـ لبحث احمد صبحى ، فهو يستهدف نفى فكرة ازدواجية الحقيقة مابين دينية وفلسفية ، ويسعى الى تاكيد « وحدة الحقيقة » في الاسلام ، وحين يطبق هدفه الفكرة على ابن رشد ، ينكر وجود أية خصومة بين الدين والعقل ، ومن ثم لايكون الانسان في وضع يرغمه على الاختيار بينهما ، ويبدو لى أن الجهد

المشكور الذي بذله محمد زقزوق يمارس كله على ميدان مثالي ، يعالج فيه الباحث ماينبغى أن يسكون عليسه الوضع بين الحقيقتين الدينية والفلسفية ، من وجهة نظر مفكر متدين مستنير ، ولكن ابن رشد لم يكن يفكر في هذا الموضوع من منطلق مثالي كهذا ، وانما كان يمارس فكره على واقع اجتماعي وسياسي رفضت فيه المقيقة الفلسفية وحوربت بضراوة ١٠ أي أن آراء ابن رشد في هذا الصدد لم تكن استكشافا نظريا خالصا لآفاق العسلاقة بين الحقيقتين ، وانما كانت تسستهدف مواجهة صعوبات رهيبة في الواقع العملي المحيط به • ويبدو أن الطريقة الوحيدة التي كان ابن رشد يستطيع بها أن يضفي على الفلسفة مشروعية ، في ظل هذا الواقع غير المواتى ، هي أن يميز بين الحقيقتين • ومع ذلك فان هذا التمييز لم يكن يمثل المخطوة الاخيرة في مسيرته الفلسفية ، اذ أن هناك مرحلة تعلو على هذه الازدواجية ، هي مرحلة وحدة الحقيقة في عين « المكيم » الراسخ في العلم ، الذي يتجاوز الثنائية ويدمج طرفيها ، من خلال التأويل ، في حقيقة أرفع وأسمى ، وهكذا فأن مرحلة الفصل بين الحقيقتين ، التي تركز عليها نقد محمود زقزوق لم تكن هي الكلمة الآخيرة بين العامة ومن سايرهم وبين الفلسفة .

وهكذا فان محمد زقزوق حين طرح المشكلة على مستوى مئسالى هو: هل كان توفيق ابن رشد بين الحقيقتين راجعا الى مؤثرات افلاطونية محدثة ، أم الى تعمقه فى الاسلام ذاته ، ثم انحاز الى الراى الأخير يبدو أنه حين فعل ذلك لم يكن يعمل حسابا لبعد آخر ، هو البعد التاريخي والاجتماعي ، الذي كانت فيه الفلسفة تبحث لنفسها ، بمشقة هائلة ، عن مبرر لوجودها وضمان وأمان للمشتغلين بها وسط مجتمع متحامل عليها بقوة ، وبعبارة اخرى فقد كان ابن رشد في وضع دفاعي ، يسعى فيه الى ايجاد مكان للحقيقة الفلسفية في بيئة معادية لها ، أكثر مما كان يهدف الى الاستعاضة بها عن الحقيقة الدينية ، واذا بدا ظاهريا أن هذه نتيجة مشابهة لتلك التي خلص اليها محمود زقزوق ، فمن المؤكد أن هناك اختلافا جوهريا بيننا في طريقة تعليل هذه الظاهرة .

۲ - ویبدو أن بحث زینب الخضییری یتضیمن ردا غییر مباشر علی رأی محمود زقزوق ، لانها عادت فاکدت فکرة الانفصال بین

الحقيقة الدينية والحقيقة الفلسفية (انظر منسلا ص ١٥١ و ١٥٧) ولكن أهم أجزاء هذا البحث في نظرى هو الجزء الاخير، الذي تطرقت الباحثة فيه الى بعض النتائج العملية التي تؤدى اليهسا فكرة انفصال الحقيقتين الدينية والفلسفية: فهذا الفصل يؤدى الى فصل مواز له، بين السلطة الروحية أو الدينية والسلطة الزمنية أو السياسية وهكذا فأن أفكار ابن رشد حين نقلت الى أوروبا ، قد أثرت في كتاب أوروبيين كانوا روادا في الدفاع عن فكرة فصل سلطتي الدين والدولة ، وبالتالي في التمهيد للمبادىء الاساسية التي قامت عليها النهضة الاوروبية الحديثة ،

هذه في رأيي فكرة لها أهميتها البالغة ، وكانت جديرة بأن تكون موضوعا لبحث مستقل يشكل اضافة لها قيمتها الى هذا الكتاب التذكاري، لاسيما وأن هذا الكتاب لم يعالج فكر ابن رشد في السياسة معالجة كافية • ولا جدال في أن الربط بين أفكار ابن رشد النظرية في الحقيقة الدينية والحقيقة الفلسفية ، وبين فكرة فصل السلطتين الدينية والسياسية ، هو مدخل هام لفهم أحد الاسباب التي كان ابن رشد من أجلها ، ولايزال ، مكروها بين الداعين الى الجمع بين هاتين السلطتين ، أى الى تسييس الدين أو تديين السياسة ، بل ان مثل هـــذا البحث كان كفيلا بأن يلقى ضوءا مبكرا على مشكلة لاتزال تطرح بجدية وحماسة وهي مشكلة الغزو الثقافي ، والتضاد بين الوافد والأصيل في الثقافة ، فقد اتخذ ابن رشد موقفا متفتحا من هذه المشكلة ، منذ أن أخذ على عاتقه مهمة شرح مؤلفات ارسطو الفلسفية والمنطقية شرحا متعدد المستويات • بل ان موقف ابن رشد في هذا الصدد ربما كان أصبعب من أي موقف راهن ، لأن الثقافة التي أدخلها الى العالم الاسلامي كانت ثقافة « وثنية » - وبالمثل فقد تقبل المتنورون الاوربيون آراءه دون حساسية ، برغم حدة الخلافات بين الاسلام والمسيحية في ذلك الحين • وهكذا أثبت الطرفان ، منذ ذلك العهد المبكر ، أنهما فوق مستوى الحديث الفج عن « الثقافة المستوردة »، الذى يشيع بيننا على مشارف القرن الحادى والعشرين •

٧ - وأخيرا ، فانى أود أن أجمل بعض الملاحظات النقدية الموجزة

تحت فئة واحدة ، فى الكتاب قدر من التكرار فى الحديث عن حياة ابن رشد ومؤلفاته كان يمكن تجنبه بقليل من التنسيق ، كما أن النصوص التى نشرت فى آخر الكتاب لم تحسل عناوين ، وانما وصف كل منها بأنه « نص من كتاب كذا ، ، ، وكان الأفضل تحديد الموضوع الذى يعالجه كل نص ولو بصورة تقريبية ،

ويبقى أخيرا أن بعض البحوث قد أجهدت نفسها فى الدفاع عن أمور بديهية معروفة ، وأخص بالذكر بحث « ابن رشد بين حضارتين »، الذى ربما كان أطول بحوث الكتاب جميعا ، فهدف هذا البحث هو اثبات مالايحتاج الى اثبات ، وتأكيد ما لم ينكره أحد ، وهو أن ابن رشد ، وان تأثر بالفلسفة اليونانية تأثرا قويا ، كانت له جذوره الاسلامية العربية الراسخة ، فحتى القائلين بأن ابن رشد لم يكن الا شارحا لأرسطو ، لا يمكنهم أن ينكروا أن هذا الشارح مفكر نشا وعاش وتعلم فى بيئة عربية اسلامية ، ولا أتصور أن أحدا منهم كان يهدف ، كما تصور الباحث عربية السلامية العربية الاسلامية»،

### اشكاليات ابن رشد ، من منظور معاصر :

لابد لى ، قبل مناقشة هذا الموضوع الاساسى ، من أن أعلن أننى فوجئت قبل أسبوع واحد من موعد انعقاد هـذه الندوة ، وبعد مضى شهور على ظهور فكرتها ، وبعد أن كنت قد أنجزت من هذا البحث أكثر من نصفه (مما أرغمنى على اعادة كتابة كل شيء في أقل من يومين!) – أقول اننى فوجئت ببرنامج للندوة يحمله الى البريد ، ويحدد لدراساتنا في شذه الندوة اشكاليتين ، الأولى هي : هـل كان ابن رشد فيلسوفا عربيا أم اسلاميا أم كليهما معا ؟ والثانية : ما مدى عقلانية ابن رشد ؟ وكانت المفاجأة الأكبر هي أننى وجدت نفسى مصنفا ، دون أدنى علم منى ، ضمن من ينبغي عليهم معالجة الاشكالية الثانية!

واسمحوا لى بأن أعلن ، بوضموح ، أننى لا أؤمن بأن هاتين القضيتين هما أهم القضايا التى يمكن أن ندرس من خلالها ابن رشد من منظور معاصر ، بل ان هناك قضايا أخرى أحق منها وأولى بالدراسة ،

أشار الكتاب التذكارى نفسه الى بعضها ، دون توسع ، وان كان قد فاته أن يشير الى البعض الآخر .

١ - أولى هذه القضايا التي أعتقد أنها جديرة ببحث معاصر متعمق في فلسفة ابن رشمد ، تتعلق بظاهرة أشمير اليها مرارا في الكتاب التذكاري ، ولكن دلالتها لم تستخلص فيه بالقدر الكافي • تلك الظاهرة هي أن العالم العربي في عصر ابن رشد وحتى القدرن الرابع عشر الميلادي ، كان متفوقا على أوروبا بصورة كاسحة ، وكان ينطوي على جميع مقومات التقدم التى تؤهله ليكون نقطة انطلاق النهضة الحديثة كلها ٠ كان متفوقا على أوروبا في العلوم والرياضيات تفوقا هائلا ٠ بل ان مؤرخي العلم الغربيين اصبحوا يعترفون في العقسود الأخيرة يان جميع الأسس الرياضية والاشكال التوضيحية التي بني عليها كبرنيكس نظريته الثورية في علم الفلك - تلك النظرية التي كانت نقطة البداية المحقيقية للعلم الحديث مكانت معسروفة لدى ابن الشاطر والطوسي وغيرهما من الفلكيين العرب ، وكانت هذه مطابقة بصورة مذهلة لما دونه كبرنيكس في كتابه المشهور عن « دورات الافلاك السماوية » ٠ ومع ذلك فان أحدا من هؤلاء العلماء العرب لم يخط الخطوة الحاسمة فيعلن أن الأرض متحركة ، تدور حول الشمس ، وترك هذا الاعــلان العلمى الثورى لراهب بولندى يجهوز جهدا أنه اطلع على أبحاثهم واستخلص النتيجة الضرورية منها ، فافتتح باعلانه هذا عصرا جديدا في تاريخ المعرفة البشرية •

وفى ميدان الاقتصاد ، كان العالم العربى يحوى ثروات هائلة ، وكان محور التبادل التجارى فى العالم القديم كله ، وكانت الفنون والصنائع والعمارة وتخطيط المدن ، بل والحياة اليومية للناس العاديين، أرقى بكثير من نظائرها لدى الاوروبيين ، ومع ذلك لم ينتقل العسالم العربى الى مرحلة الرأسمالية الحديثة ، التى ينعقد الاجماع حتى لدى الباحثين الماركسيين على أنها أساس النهضة الاقتصادية والاجتماعية الكبرى لاوروبا ، فلماذا لم تحدث هذه النقلة الحاسمة فى العالم العربى، مع أنه كان مؤهلا لذلك بجدارة ؟

وفى ميدان الفكر والفلسفة ، كان ابن رشد وابن باجه وابن طفيل، ومن قبلهم كوكبة لامعة من فلاسفة المشرق ، يحملون لواء الفكر الانسانى، ويستوعبون التراث القديم بافق واسع ، فى وقت كانت فيه أوروبا غارقة فى مجالات مدرسية ولاهوتية معظمها عقيم ، وكان لهؤلاء الفلاسفة ، بالاضافة الى ابداعاتهم الخاصة ، الفضل فى اعادة تعريف أوروبا نفسها بتراثها اليونانى ، مما أتاح لها أن تتجاوز مدرسية العصور الوسطى ، وتتخذ من جذورها اليونانية منطلقا لنهضتها الفكرية الحديثة ، فلماذا لم تظهر هذه النهضة عندنا ، مع أننا كنا نحمل أهممقوماتها ؟ لا أعتقد أن الاجابة التى وردت فى أولى صفحات تصدير عاطف العراقى للكتاب التذكارى ، والقائلة أن الغرب أفاد من ابن رشد « لانه عرف مكانته الحقيقية » ، وعلى حين أن العرب « لم يفهموا فلسفته حق الفهم » الحقيقية » ، وعلى حين أن العرب « لم يفهموا فلسفته حق الفهم » الى استقصاء أبعد غورا بكثير كيما نعرف لماذا أفلتت عقلانية ابن رشد من قبضتنا ، بينما امتصتها أوروبا الغربية وجعلت منها أساسا من أسس نهضتها الحديثة ،

هذه اسئلة تشكل فى رأيى ثلاثة اشكالات كبرى تستحق أكبر قدر من اهتمام العرب المعاصرين فى ميادين العلوم والاقتصاد السياسى والفلسفة ، وربما كان فى الاجابة عنها مفتاح لفهم سر التخلف الذى انتابنا فى ذات الوقت الذى بدأت فيه أوروبا قفزتها الكبرى فى هذه الميادين ، ومن ثم مفتاح لمعلل الاسس التى يمكن بواسطتها تدارك هذا التخلف .

ولقد كان الكتاب التذكارى لابن رشد فرصة لاثارة واحد من هذه الاسئلة الجوهرية ، كما كانت الندوة فرصة أخسرى للتعمق فى هسذا الموضوع الحيوى الذى يمثسل فى رأيى اشكالا أهم بكثير من الاشكالين « المقررين » فى البرنامج الحالى للندوة • ولسكن الفرصتين ، على مايبدو ، قد ضاعتا على الباحثين والمحاورين معا •

والقضية الثانية التي كانت في رأيي أجدر بالمعالجة ، هي قضية

« القطيعة المعرفية » بين فلاسسفة المغرب العسربى ، وعلى راسهم ابن رشد ، وبين فلاسفة المشرق ، وهى القضية التى آثارتها كتابات محمد عابد الجابرى الأخيرة ، وأصبحت تمثل موقف مدرسة كاملة فى المغرب العربى ، هذه المدرسة تذهب الى أن الفلسفة العربية قد اكتسبت فى المغرب طابعا برهانيا ، عقلانيا ، يمثل « قطيعة معرفية » مع فلسفة المشرق التى توصف بأنها « اشراقية » ، ومن ثم فانها « عرفانية » لا تقوم على العقل والبرهان ، وأنا شخصيا أعتقد أن هذا تقسيم متعسف ، بل متعصب ، تسعى فيه الثقافة المغربية المعاصرة ، بعسد أن اكتشفت نفسها ، الى الثار من ثقافة المغربية المعاصرة ، بعسد أن اكتشفت فيمع ذلك فلن نستطيع أن ننكر أن هذه الأفكار قد أصبحت فى السنوات ومع ذلك فلن نستطيع أن ننكر أن هذه الأفكار قد أصبحت فى السنوات

الم تكن هذه الاشكالية أجدر بالبحث من تلك الاشكالية التى أكل عليها الدهر وشرب ، أعنى ما اذا كان ابن رشد فيلسوفا عربيا أم اسلاميا أم كليهما معا ؟ ومع ذلك فان الكتاب لم يتعرض لها من قريب أو بعيد ، ولم يستكتب أحدا ممن التاروها وأعتنقوها ، كما أن الندوة لم تحاول اجراء حوار حولها ، على الرغم من الأهمية المعاصرة والحية لهذا الموضوع ،



وأخيرا ، فلعل أهم الاشكاليات التى كان ينبغى أن يتصدى لها الكتاب ، وأن تبرزها الندوة ، هى الأهمية المعاصرة لابن رشد ، أو الدور الذى يمكنه القيام به بوصفه مصدرا يستفاد منه فى الصراع المالى بين السلفية والعقلانية ، ولكى نبحث فى هـذه الاشكالية ، ينبغى أن نرجع الى الجذور ونتساءل : ماذا يعنى « كتاب تذكارى عن ابن رشد »؟ أن الكتب التذكارية تصدر بوصفها اهداء لشخصيات ثقافية أو علمية كبيرة ، اعترافا بفضلها خلال حياتها ، أو وفاء لذكراها بعـد وفاتها بوقت ليس بالبعيد ، أما الكتب التى تصدر عن شخصيات قـديمة ، فلا تظهر الا فى مناسبات خاصة ، كمضى عـدد معين من السنوات أو القرون على ميلادها أو وفاتها ، وهـذا كله لا يتوافر فى الكتاب الذى نحن بصدده ،

وعلى ذلك فان التعليل المعقول لصدور كتاب تذكارى عن ابن رشد، دون انتظار لذكرى مرور ثمانمائة عام على وفاته ، وهى الذكرى التى ستحل بعد اربع سنوات فقط ، هو أن ثمة احساسا باهمية العودة الى أفكار ابن رشد فى هذه المرحلة بالذات من تاريخنا ، وهو احساس عاجل لا يحتمل الانتظار ، فهل يعنى ذلك أننا نواجه فى أيامنا هذه اوضاعا مماثلة لتلك التى واجهها أبن رشد فى عصره ؟ أن التاريخ لا يعيد نفسه ، مهما قالت التعبيرات الشعبية البلاغية ، ومع ذلك يبدو أن الهاجس الذى الح على المسئولين فى المجلس الأعلى للفنون والآداب ، وفى لجنال الفلسفة والاجتماع ، هو أن لدى هذا الفيلسوف ما يمكن الافادة منه فى المعركة الراهنة التى تدور فى مصر وكثير من البلاد العربية فى سبيل المعركة الراهنة التى تدور فى مصر وكثير من البلاد العربية فى سبيل النفاع عن قيم التنوير ،

ان تصدير عاطف العصراقى ، المسرف على اصصدار الكتاب ، قد كشف عن هذه المسالة بوضوح حين قال : « ونظرا لأهمية فلسفة ابن رشد ، واعتقادنا بأن العديد من الدروس المستفادة من فلسفته يمكن أن تقدم الكثير من الحلول لمشكلاتنا الفكرية الحالية ، فقد اتجمه تفكير أعضاء لجنة الفلسفة والاجتماع في المجلس الأعلى للثقافة الى اصدار مجلة عن هذا الفيلسوف ، م ص ٩ ، كما يتحدث التصدير بعد قليل عن آراء ابن رشد فيصفها بأنها « قد تكون من اكثر الآراء تأثيرا حتى يومنا الحالى » ،

وهكذا يمكن أن تكون أفكار ابن رشد سلاحا في يد قوى التنوير ، تستخدمه ضد القوى الظلامية التي تستهدف الغاء عنصر العقل من ماضي هذه الأمة وحاضرها • واذا كانت هذه القوى تستعين بالتراث ، وبما تسميه « العودة الى السلف الصالح » من أجل تبرير دعوتها الى فرض سلطة « نقلية » صارمة ، فأن أصحاب فكرة اصدار هذا الكتاب رأوا أن يستعينوا بجانب آخر من التراث من أجل تحقيق هدف مضاد هو الدفان عن التنوير ،

اذا كانت هذه هي الاشكالية التي يعالمها هذا الكتاب التذكاري ، فان مثل هذه الاشكالية تبدو أوسع بكثير من اشكالية المقلانية المطروحة

فى برنامج الندوة ، بل ان اشكالية العقلانية لا تعدو أن تكون مجــرد جانب واحد ـ له اهميته الكبرى بالطبع ـ من التساؤل الأهم والاخطر . ماذا يمكن أن يعنى لنا ابن رشد فى صراعاتنا الفكرية والثقافية الراهنة ؟

ومع ذلك فان تحديد الكتاب لهسذه الاشكالية كان يقتضى تخطيط موضوعاته بحيث يعمل معظمها على تحقيق هدف الاجابة عن التساؤل سالف الذكر ولسست أعنى بذلك «تسييس» الكتاب أو صبغه بصبغة دعائية أو أيديولوجية فجة ، لكنى أعتقد أن نظرة ابن رشد الرحبة الى الدين والعقل ، وموقفه الحاسم ازاء أنصار النقل الحرفى ، واستخدامه الذكى لفكرة التأويل ضدهم لكل هدفه موضوعات كان يمكن أن تملا كتابا كاملا يحقق الهدف الوارد فى التصدير ، ويضفى على أجزائه مزيدا من الوحدة والترابط ولكن الذى حدث هو أن الكتاب لم يعمل على تحقيق الهدف المذكور فى مستهله الا فى حدود ضيقة ، وكانت نسبة غير قليلة من موضوعاته تقليدية ، بل مدرسية بمعنى الكلمة ،

واقع الأمر أنه ليس من المطلوب في كتاب كهذا تقديم « تعريف » بمختلف جوانب فلسفة ابن رشد ، ذلك لأن ابن رشد ليس بالفيلسوف المجهول ، بل أن المكتبة العربية \_ ولا أقول الأجنبية \_ تضم عددا غير قليل من المؤلفات القيمة ، بعضها باقلام بعض المشاركين والمشاركات في الكتاب التذكاري ، وفي وضع كهذا لا تكون عملية التعريف مطلوبة ، وانما ينبغي تحديد « تيمة » متفق عليها ، تدور حولها بحوث الكتاب ، ويبدو أن هذه « التيمة » قد حددت في التصدير ، ولكنها لم تعالج في الكتاب نفسه معالجة كافية ،

أعود مرة أخرى فأذكر القارىء بما قلته فى مستهل هذا البحث من أن الصعوبات العملية كثيرا ما تحول دون الالتزام بالتخطيط الدقيق لأى مشروع ثقافى وارجو ألا تؤخذ ملاحظاتى النقدية الا على أنها سعى فى سبيل المزيد من الكمال ، ويظل للمشرفين على الكتاب والمسهمين فيه فضل المشاركة فى عمل علمى جاد يستحق كل مابذل فى سبيل اعداده ومناقشته من وقت وجهد •

( حوار حول ابن رشد )

# حقيقة مذهب ابن رشد من منظور الفلسفة العربية عطف العراقي

#### تمهيسد

أود أن أشير في بداية دراستنا لحقيقة الفلسفة الرشدية من خلال منظور الفلسفة العربية الى أن هدفنا ليس ابعاد ابن رشد ، وفلسفته عن دائرة الاسلام ، اذ لابد أن نضع في اعتبارنا أنه لا تعارض بين كون ابن رشد مسلما ، وكون فلسفته ، فلسفة عربية .

وهل يمكن أن نتغافل عن حقائق ثابتة نجدها في كتب السير والتراجم من جهة ، وفي مؤلفات ابن رشد وشروحهمن جهة أخسرى - لقد كان ابن رشد قاضيا ، وقاضيا للقضاة ، وكتب العديد من الرسائل والكتب الفقهية ومن أبرزها كتابه « بداية المجتهد ونهاية المقتصد » ، بالاضافة الى وجود مؤثرات دينية في فلسفته ، وأن كان قد فهمها فهما خاصا يلتقى وكونه في الاساس وبالدرجة الأولى فيلسوفا عربيا يعد صاحب أصرح اتجاه عقلى تنويرى في فسكرنا الفلسفى العسربي من مشرقه الى مغربه ،

كان ابن رشد وكما سيتبين لنا من خلال عرض بعض نماذج من فلسفته ملتزما بخصائص الفكر الفلسفى • لم يكن مجرد مدافع عن الفكر الاسلامي ولو على الاقل عند الفرق الاسلامية ، بل كان يضع في اعتباره أساسا الالتزام كما قلنا بخصائص الموقف الفلسفى وذلك بصرف النظر عن اتفاقنا معه أو اختلافنا في رأى أو أكثر في الاراء التي قال بها •

بل ان الخلاف بينه وبين الأشاعرة والغزالي والصوفية ، كان خلافا معبرا في جوهره عن التزامه بشروط الموقف الفلسفي والوقفة الفلسفية ،

<sup>(\*)</sup> استاذ الفلسفة العربية ـ قسم الفلسفة بكلية الأداب ـ جامعة القاهرة "

واحسب أن الغزالى اذا كان قد التزم بتلك الوقفة ، لما أدى بموقفه حول تكفير الفلاسفة فى بعض الاراء التى قالوا بها · ونحن نعلم أن ابن رشد قد خالف الغزالى نظرا لأن ابن رشد ... كما قلنا ... كان معبرا فى أفكاره عن الابتعاد عن مسألة التحريم والتكفير لأنه بالدرجة الأولى كان فيلسوفا عربيا ملتزما بالقول بأن الفكرة انما تعد فكرة فلسفية صحيحة أذا كانت معبرة عن الالتزام بخصائص الفكر الفلسفى · لق ... كان يق دم أفكاره بصرف النظر عن مدى اتفاقها أو اختلافها معالدين وهكذا فعل الفلاسفة ، فلماذا أذن نطلق على فلسفاتهم بأنها فلسفات اسلامية ·

اننا اذا كنا نثير فى دراستنا اليوم ، قضية تسمية الفلسفة التى تركها لنا أجدادنا ، وهل نسميها فلسفة عربية أم نطلق عليها فلسفة السلمية ، فان ذلك لا يعنى اننا نود بعث قضية دار حولها الخلاف والجدل بين عديد من الدارسين والمهتمين بفلسفتنا ، سواء كانوا باحثين عرب ، أو كانوا من الباحثين الغربيين المستشرقين ،

لا نريد اذن من جانبنا مجرد بعث قضية اثيرت منذ نصف قرن من الزمان أو يزيد ولكن قصدنا هو التنبيه الى عصدد من الاخطاء وأوجه التعسف التى تشيع الآن وللآسف الشديد فى بلداننا العربية ، والتى كان شيوعها نتيجة منتظرة ومتوقعة حين فضل بعض الباحثين والسرواد القدامى تسمية فلسفتنا بالفلسفة الاسلامية ، ويقينى أن الباحثين والرواد القدامى ، ومنهم من لا يزال يثرى حياتنا الفلسفية بالعديد من الثمار الفكرية الرائعة ، لو كانوا قد ادركوا ما ستؤدى اليه تلك التسمية ومستقبلا من مخاطر وسوء استخدام ، لترددوا الف مرة قبل استخدام مصطلح « الفلسفة الاسلامية » ،

ومن الأمور التى تلفت النظر ان الرواد سواء فى مصر أو غيرها فى بلدان العالم والذين استخدموا مصطلح الفلسفة الاسلامية قد نظروا الى الفلسفة نظرة دقيقة الى حد كبير ، وكانت عقلياتهم متفتحة ، بحيث نبهوا الى اضرار كل فكر لا عقلانى ، اما الآن وللاسف الشديد فاننا نجد عض من يفضلون تسميتها « بالفلسفة الاسلامية » تشجيعا للفكر اللاعقلانى ، ونشرا للخرافة ، وحشرا لموضوعات داخل اطار فلسفتنا

ليس لها صلة بالفلسفة من قسريب أو من بعيد ولنعترف بصراحة وموضوعية أن أكثر دراستنا الحالية وخاصه من حيث المنهج ، منهج دراستها ،أصبحت اضحوكة عند الباحثين والمستشرقين الأوربيين وهل من المعقول ان يصبح فكر ابن تيمية والذي يعد عدوا لكل فكر ناضج متفتح ، هو الفكر المسيطر على اذهان المشتغلين ببعض الاقسام الفلسفية في مصر والعالم العربي وذلك على الرغم من لاعقلانية هدذا الرجل وسذاجه بعض آرائه و نعم ان من حق المستشرقين الأوربيين أن يضحكوا على ما نطلق عليه في عالمنا بحوثا فلسفية في حين أنها لا تنتسب الى الفلسفة من قريب أو من بعيد وتختلف تماما عن الفلسفة كما ينبغي أن تكون ، قلبا وقالبا .

كل هذه الماسى والكوارث قد نتجت بطريقة غير مباشرة عن تسمية فلسفتنا بانها « فلسفة اسلامية » لماذا ؟ لسبب بسيط جدا وهو ان فريقا منا قد خلط خلطا شنيعا بين خصائص الفكر الدينى ، وخصائص الفكر الفلسفى ، وأدى هذا الى النظر الى أفكار الفيلسوف من خلال منظور الدين ، وهذا من أخطر الاشياء لانه يؤدى الى تفسير اراء الفيلسوف تفسيرا خاطئا ، فاذا قلنا مثلا : « ان الفارابى يعد من فلاسفة الاسلام ، وفلسفته تعد فلسفة اسلامية ، وحين نجد الفارابى يقول صراحة بقدم العالم ، فان البعض من اشباه الباحثين فى الفلسفة ، يقوم بتأويل آراء الفارابى تأويلا فاسدا ، لماذا ؟ لانه ينظر اليه من خلال كونه فيلسوفا السلاميا وان فلسفته تعد فلسفة اسلامية ، وان الفيلسوف الاسلامى لايصح فى نظرهم أن يقول بقدم العالم، ومن هنا فلابد من انطاق الفارابى باراء لم يقل بها اطلاقا وذلك حتى يتفق ذلك مع كونه فيلسوفا اسلاميا ،

وهكذا الى آخر التفسيرات والتاويلات الفاسدة والتى تعد بالمئات وكلها تجعلنا نقول: ايتها الفلسفة التى يطلق عليها البعض منا انها اسلامية ، كم من الاخطاء والاباطيل والضلال ترتكب باسمك •

هل من المعقول ان انظر الى فلسفة الفيلسوف من خلال منظور التوفيق بين الدين والفلسفة ، في الوقت الذي نجد فيه ان فلاسفة العرب

لم ينجح واحد منهم فى التوفيق بينهما ؟ هل يمكن أن ننسى قول ابن رشد « بالحقيقتين » أو بالحقيقة ذات الوجهين ؟

لا أكون مبالغا في القول اذا قلت اننا نحن العرب قد أسانا ابلغ الاساءة الى فلسفتنا وكان المستشرقون ومازالوا أكثر عمقا ودقة منا في النظر الى فلسفتنا وكان المستشرقون ومازالوا أكثر عمقا ودقة منا في النظر الى فلسفتنا والتى نجدها عند أصحاب الفكر المتزمت ، الفكر الرجعى ، الفكر الذي يعد تعبيرا عن الصعود الى الهاوية ، بل ـ نقول بصراحة ـ انالنظرات المتجمدة والخاطئة لفلسفتنا انما ساعد على انتشارها بطريقة مباشرة أو غير مباشرة نوع من الفكر المعادى للفلسقة والذي يسود في بعض الدول البترولية العربية ،

يضاف الى ذلك ان المناخ الفكرى السائد فى أكثر البلدان العربية انما يعد تعبيرا عن الترحيب بالفكر الذى لايمكن اعتباره عقلانيا وبالتالى الذى يضيق بالفكر الحر، الفكر العقلانى، ولنضرب على ذلك مثالا واحدا أذا قام فرد منا بدراسة عن ابن تيمية تقوم على الترحيب باراء الرجل بحق وبغير حق ، فانه سيجد الأموال والجروائز تسعى اليه من أكثر البلدان البترولية ، وعلى العكس من ذلك تماما اذا قام بتاييد الفكر العقلانى ممثلا فى ابن رشد على سبيل المثال ، وهرذا قد يؤدى الى الاعتقاد بالصلة بين الغنى والتأخر الفكرى ، وبين الفقر والتقدم الفكرى ، أليس من المغت للنظر أننا نجد عالمنا العربي بوجه عام قد ارتضى لنفسه آراء الغزالى فأدى به هذا الى نوع من التأخر الفكرى ، أوربا بوجه عام قد ارتضت لنفسها فلسفة ابن رشد ومبادىء ابن رشد فأدى بها ذلك الى التقدم الفكرى .

ان العبرة اذن ليست بالتسمية ، فلسفة اسلامية أم فلسفة عربية ، وان كنا نفضل من جانبنا تسميتها : فلسفة عربية ، ان مصطلح الفلسفة العربية سيجنبنا أى فهم خاطىء لفلسفتنا ، سيباعد بيننا وبين التفسيرات والتأويلات الفاسميدة ، سيجعلنا ننطلق انطلاقة ايجابية بحيث نفهم فلسفتنا كما ينبغى أن يكون الفهم ، ونربط بينها وبين متطلبات عصرنا الحالى وما سيجىء بعده من عصور المستقبل ، وكم كان أكثر المستشرقين

على صواب تماما في استعمالهم لمصطلح الفلسفة العربية ومن الذي قال ان فلاسفتنا القدامي كانوا منطلقين من نقطة بداية اسلامية وأننا لو قلنا بهذا القول الخاطيء فكيف نبرر اذن هجوم الغزالي على الفلسفة وذهابه الى تكفير الفلاسفة في مجموعة من الآراء التي قالوا بها وفأي الفريقين اذن هو المنطلق من بداية اسلامية ؟ الفلاسفة أم الغزالي ؟ اذا قلنا الفلاسفة ، فمعنى هذا أن الغزالي لا صلة له بالاسلام من قريب أو من بعيد لأنه قام بتكفير من نطلق عليهم : فلاسفة الاسلام واذا قلنا ان الغزالي هو الذي انطلق من نقطة بداية اسلامية ، فمعنى هنذا أنه من الصحيح تماما الاعتقاد بخطا وصف فلسفة فلاسفتنا بأنها اسلامية و

ان الحل الذي يبدو لى ، أنه الحل الملائم والذي يعد معبرا عن رؤية عقلانية مستقبلية هو ان نسمى فلسفتنا بالفلسفة العربية ، واننى أعلم تماما ماقد يثيره هذا الرأى من ضيق فى نفوس البعض وتأويله تأويلا فاسدا ، ولكن ينبغى أن نعلم تماما ان العبرة بالحضارة وليس بأصل هذا الفيلسوف أو ذاك من الفلاسفة ، فالفارابي اذا كان من أصل تركى فارسى ، الا أنه يعد من فلاسفة العرب لأنه عاش فى ظل الحضارة العربية ، والدليل على ذلك أنه كتب أساسا باللغة العربية ، ولو كان المعيار هو الأصل ، لكانت كتب الفارابي بالفارسية ، وما يقال عن الفارابي ، يقال عن الفارابي ، يقال عن الفارابي ، يقال عن ابن سينا وهكذا الى آخر الفلاسفة والذين يعد أصلهم غير عربى ، ولكن أفكارهم جاءت تعبيرا عن الحضارة العربية ، وكانت أكثر كتاباتهم باللغة العربية ،

اننا اذا كنا نجد من اساتذتنا امثال مصطفى عبد الرازق ، وابراهيم مدكور من يفضلون مصطلح الفلسفة الاسلامية ، ومن اساتذتنا أمثال أحمد لطفى السيد من يذهبون الى تسميتها بالفلسفة العربية ، فاننى من جانبى لا اتردد فى أن اطلق عليها مصطلح الفلسفة العربية وكفانا ماحدث من سوء فهم ، وكفانا ما يلجأ اليه البعض من أوجه التعسف واطلاق الاحكام غير الواضحة والتى تذكرنا بالكلمات المتقاطعة ، واذا كنا لانطلق على علم الهندسة مثلا ، أنها هندسة مسيحية أو هندسة اسلامية ، واذا كنا لا نطلق على علم النفس ، علم نفس

مسيحى أو علم نفس اسلامى ، لأن الهندسة هى الهندسة فى حد ذاتها ، وعلم النفس هو علم النفس فى حد ذاته ، فلماذا اذن نطلق على فلسفتنا مصطلح الفلسفة الاسلامية ؟ ان فلسفتنا فلسفة عربية قلبا وقالبا ، وهذا هو الصحيح فيما اعتقد به وأدافع عنه ، تماما كما نقول فلسفة انجليزية وفلسفة المانية وفلسفة فرنسية وغير مجد فى يقينى واعتقادى الاصرار على تسميتها بالفلسفة الاسلامية مع ما فى التسمية من اخطاء ، وان كان أكثرهم لا يعلمون ،

لابد اذن من تحديد مجال الفلسفة وذلك حتى لا نقع فى اخطاء لا حصر لها ، واعتقد من جانبى ان الشيخ مصطفى عبد الرازق قد جانبه الصواب حين رأى أن علم أصول الفقه يعد مبحثا من مباحث الفلسفة . لقد أدى هذا الرأى الى أخطاء لا حصر لها ، اذ لانجد صلة بين خصائص الفكر الفلسفى وخصائص علم أصول الفقه .

### شروح ابن رشد على ارسطو وحقيقة الفلسفة الرشدية:

اذا كنا قد أشرنا منذ قليل الى أننا سسندرس مجموعة من آراء ابن رشد والتى تعد معبرة عن كون فلسفتنا انما هى فى أساسها وجوهرها تعد فلسفة عربية ، فاننا نجد من الضرورى القول بأن الدارس للفلسفة الرشدية ، يجد انه من أهم الاشياء ان يضع فى اعتباره ، أهمية شروح ابني رشد على أرسطو ، ان الدارس لهذه الشروح يجد أنها قد تضمنت أهم وأكثر عناصر فلسفته فطالما نجد بين تضاعيفها نقدا حرا جريئا للمتكلمين وغيرهم من مفكرى العرب ، وطالما نجد فيها أيضا دعسوة الى اللجوء الى البرهان ، وتجاوز ما عداه من أساليب اقناعية وخطابية وجدلية .

ولكن قد يقال ان هذه الشروح لاتمثل وجهة نظر الحقيقة ، اذ ان العادة قد جرت على ان المفكر حين يؤلف كتابا يودعه أفكاره الخاصة ، وحين يشرح أو يفسر كتابا لغيره يقتصر على ايراد أفكار واضع الكتاب نفسه ، ولكن ردنا على ذلك أن ابن رشد على وجه الخصوص يختلف تماما عن ذلك ، فهو :

اولا ـ يبدى اعجابه الشديد بارسطو كما سيتبين لنا بعد قليل وثانيا ـ نجد بين ثنايا مؤلفاته تاييدا يذهب اليه في شروحه على أرسطو

وهذا ان دلنا على شيء فانما يدل على ضرورة الرجوع مباشرة الى شروح الفيلسوف وبحيث نضمها الى مؤلفاته اذا أردنا فهم فلسفته فهما دقيقا بل ان مؤلفاته تعد من بعض الزوايا ، أقل أهمية من شروحه •

نوضح ذلك بالقول ان مشكلة التوفيق بين الدين والفلسفة تعد مشكلة زمنية ، بمعنى أن فلاسفة العرب كان واجبهم فى عصرهم قبل البدء فى تقرير نظرياتهم وضع محاولة للتوفيق بين الدين والفلسفة ، وهذا هو دافع ابن رشد مثلا لكتابة « فصل المقال » و «مناهج الادلة » وهذان الكتابان طالما احتفلنا بهما وبالغنا فى بيان عمقهما متغافلين عن شروحه ، بالاضافة الى ان كتابه « تهافت التهافت » انما كان الهدف الاساسى منه مجرد الرد على الغزالى ، بمعنى أنه يتضمن عرضا نقديا ،

قلنا ان فيلسوفنا ابن رشد قد أبدى اعجابه بأرسطو ، دليل هذا أننا اذا رجعنا الى شروحه وبعض تأليفه وجسدناه يفضله على جميع الفلاسفة الذين سبقوه والذين أتوا بعده حتى ابن رشد، فهو مثلا يقول فى مقدمة تفسيره لكتاب الطبيعيات: « مؤلف هذا الكتاب أكثر الناس عقلا ، هو الذى ألف علوم المنطق والطبيعيات وما بعدد الطبيعة ، وسبب قولى هذا أن جميع الكتب التى ألفت فى هذه العلوم قبل مجىء أرسطو لا تستحق جهد التحدث عنها » .

ويقول ابن رشد فى مقدمة تلخيصه لكتاب الحياوان الارسطو: نحمد الله كثيرا على ذلك الرجل – أى أرسطو – فنضعه فى اسمى درجات الفضل البشرى والتى لم يستطع أن يصل اليها أى رجل فى أى عصر •

ونود أن نشير من جانبنا فى معرض دعوتنا الى هذا المنهج الذى قلنا انه يتمثل فى المطالبة بالرجوع الى شروح الفيلسوف على أرسطو ، الى أن هذا الاعجاب من جانب فيلسوفنا لم يكن منه مجرد شعور طارىء

فحسب بل نحسب أنه كان صادرا عن عقيدة • ودليلنا على ذلك ان هذا الاعجاب من جانبه قد استحال الى محاولة لتأييد أرسطو وتبرير أقواله في أكثر نظرياته ، فهو يتاثر بأرسطو ويرى أنه لم يكن مخطئا لانه اتبع المنهج البرهاني ، وإذا فهمنا ما يعنيه بالبرهان - كما سيتضح بعـــد قليل \_ استطعنا القول بلا أدنى تردد أن شروحه هذه تعنى جزءا لاينفصل عن نظرياته الفلسفية ، بحيث لا يمكن دراسة نظرية من نظرياته الا اذا استخلصنا فهما لها وتاويلا من خلال تلاخيصه وشروحه على أرسطو بوجه خاص ، بل لابد أن نستمد أساس نظرياته من خــــلال شروحـه وتفسيره ، فهو دائما ما يعمد الى عرض ارائه الخاصة في سياق شروحه . وهو اذا كان يفسر كتب أرسطو ويعلق عليها فانه بدوره يتجهاوز التفسير والتعليق ويتطرق الى بعض القضايا الفلسهفية اللاهوتية ولاسيما في معرض رده على الأشاعرة بصفة خاصة والمتكلمين على وجه العموم . ونستطيع أن نؤكد ذلك من جانب آخر ٠ اننا اذا تعمقنا في شروحه وتلاخيصه وجدنا من جانبه مغزى غاية في الدلالة • هذا المغزي يتمثل في أنه اذا كان ينقد رأيا من الآراء فذلك لأنه لا يتفق مع فلسفته ومع مبادىء ارسطو وفلسفته التي قلنا فيما سبق أنه يؤيدها تاييدا ظاهرا .

نضرب على ذلك مثالا واضحا من تلخيصه لكتاب من كتب أرسطو، يقول ابن رشد فى تلخيص السماع الطبيعى لارسطو: « أن قصدنا من هذا القول أن نعمد الى كتب أرسطو فنجرد منها الاقاويل العلمية التى يقتضيها مذهبه أعنى أوثقها ونحذف ما فيها من مذاهب غيره من القدماء اذا كانت قليلة الاقناع وغير نافعة فى معرفة مذهبه ، وانما أعتمدنا نقل هذا الرأى من بين آراء القدماء كان قد ظهر للجميع أنه أشد اقتناعا وأثبت حجة ، وكان الذى حركنا الى هذا أن كثيرا من الناس يتعاطون الرد على مذهب أرسطو من غير أن يقف و الله على حقيقة مذهبه فيكون سببا لخفاء الوقوف على ما بها من حق أو ضده ،

يحاول ابن رشد اذن الدفاع عن القضايا الأرسطية • وهذا ظاهر ظهورا بينا من خلال شروحه وتفاسيره ومن خلال مؤلفاته أيضا • واذا كنا ندعو من جانبنا اليوم الى منهج جذيد يتمثل في الاعتماد ـ كما قلنا \_

على شروحه بصفة خاصة فان تحت يدنا الكثير من النصوص التى تنهض دليلا على تأييد دعوتنا اليوم وقد آن لنا معشر المشتغلين بالفكر الفلسفى العربى أن نبحث فى فلسفة ابن رشد بحنا ينظر اليها من منظور يختلف عن ذلك المنظور الذى بحثت فلسفته على أساسه ، وهو ذلك المنظور التقليدى الذى يبحث فيها من خلال مؤلفاته كفصل المقال ومناهج الأدلة وتهافت ، من خلال بيان اتفاقها واختلافها مع الجانب الدينى،

### طريقة البرهان:

اذا كان ابن رشد ـ كما اتضح لنا ـ يؤيد ارسطو دون غيره فان سبب ذلك أنه يحاول الارتفاع الى مستوى البرهان ـ كما قلنا ـ ومحاولته الارتفاع الى هذا المستوى البرهانى هو الذى جعله ينقد المتكلمين تارة والفارابى وابن سينا تارة أخرى ، مبينا ان الكثير من أقوالهم لاتعدو كونها طرقا اقناعية أو على أحسن الفروض طـــرقا جدلية ، وكل من الطريقتين تعدان في مرحلة أدنى من مرحلة البرهان .

نقول هذا اليوم ونؤكد على قولنا هــــذا • وطالما قلنا أن هناك الكثير من النصوص التى تقطع بذلك قطعا لا مجال للشــك فيه • فهو يقول فى تفسيره لكتاب مابعد الطبيعة لأرســطو: « فليس بواجب أن نفحص فحصا بالغا عن أقــاويل الذين حكمتهم شبيهة بالزخارف ، بل ينبغى أن نفحص ونسال الذين قالوا ما قالوا بالبرهان •

واذا قال قائل بأن هذا القول في مدلوله يعد قولا أرسطيا ، فاننا من جانبنا نسوق قولا من تهافت التهافت لابن رشد يؤيد اتجاه فيلسوفنا الى البرهان ، فهو يقول : « أعنى بالحكمة النظر في الأشياء بحسب ما تقتضيه طبيعة البرهان ، كما يقهول في معرض تفضيله الطهريق البرهاني على ماعداه من طرق أخرى : ان الأوقايل البرهانية قليلة جدا حتى انها كالذهب الابريز من سائر المعادن والدر الخالص من سائر المجواهر ، كما يقول فيلسوفنا أيضا في معرض رده على الغزالي – ان الفلاسفة يبحثون على أساس هذا البرهان فهم قد طلبوا معرفة الموجودات بعقولهم لامستندين الى قول من يدعوهم الى قبول قوله من غير برهان ، بل ربما خالفوا الامور المحسوسة ،

ابن رشد يقول هذا في مؤلفاته وقد استفاد ذلك كله من خلال شرحه لمؤلفات أرسطبو واستمع اليه يقول في تفسيره لكتاب الميتافيزيقا لارسطو في معرض رده على علماء الكلام الذين هم أساسا فيما يرى أهل جدل لا برهان في يقول فليسوفنا: فانه لما كان هذا العلم سيقصد به نصرة آراء قد اعتقدوا فيها أنها صحاح وعرض لهم ان ينصروها باي نوع من الاقاويل سواء كانت سوفسطائية واحدة للمبادىء الاولى او جدلية والو خطابية والمعروفة بنفسها (۱) وصارت هذه الاقاويل عند من نشأ على سماعها من الامور المعروفة بنفسها (۱)

ونستطيع أن نستخلص من ذلك كهله أن ابن رشد ينقد الطريقتين ويرتضى لمنفسه طريقا ثالثا فهو ينقد الأدلة الخطابية وهذا هو الطريق الأول ولائنها جعلت لاهل الاقناع الذين يسلكون المسلك الاقناعي في جوانب بحثهم واعتقادهم .

وهو ينفذ أيضا الأدلة الجدلية ، وهذا هو الطريق الثانى - اذ أنها خاصة بالجدليين أصحاب علم الكلام ، ونقده لهم أعنف من نقده لأصحاب المسلك الاقناعي ، فهم لم يقفوا عند حدود الأدلة الاقناعية وما فيها من بساطة ، كما لم يستطيعوا الصعود الى مستوى البرهان ، بل نقدوا مسلك كل من أهل الاقناع والفلاسفة ،

اما الطريق الثالث ـ وهو كما قلنا أن ابن رشد يرتضيه لنفسه ـ فهو طريق البرهان وهو عنده خاص بالفلاسفة ، أو ينبغى أن يكون كذلك ، وابن رشد يؤيد المسلك البرهانى أو القياساس البرهانى لأنه فليسوف أصلا ، والمبادىء التى يتلزمها أهل البرهان هى المبادىء العقلية والمنطقية التى لا يستطيع أى فليسوف التخلى عنها فى بحثه فى قضايا الفلسفة ،

<sup>(</sup>١) انظر في تفصيل ذلك في كتابنا « النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد ، ص٠٥٠ ومابعدها وكتابنا : تجديد في المذاهب النفسة ابن رشد ، وكتابنا : تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية وايضا كتابنا : تورة العقل في الفلسفة العربية ٠

اذا رجعنا الى تلخيص ابن رشد لبرهان أرسطو ، وجدنا ابن رشد يقول : ان البرهان يقرر أننا نعلم الشيء علما حقيقيا متى علمناه لا لامر عارض على نحو ما يفعل السوفسطائيون بل متى علمناه بالعلة الموجدة لوجوده ، وعلمنا انها علته أنه لايمكن أن يوجد دون تلك العلة .

كما يذهب الى أنه كان من الضرورى أن يفيد البرهان علم الشيء على ماهو عليه فى الوجود بالعلة التى هو بها موجود ـ اذا كانت تلك العلة من الامور المعروفة لنا بالطبع ـ فانه يجب أن تكون مقدماته صادقة، وأوائل ، وغير معروفة بحد أوسط ، وأن تكون أعرف من النتيجة وأن تكون علة النتيجة بالوجهين جميعا : أى علة لعلمنا بالنتيجة وعلة لوجود ذلك الشيء المنتج نفسه .

بالاضافة الى ان هذه المقدمات تعرف بالعقل وهو الذى يدرك اجزاء القضية المعروفة بنفسها • دليل هذا ان النتيجة المضرورية - فيما يرى ابن رشد \_ لاتكون الا عن مقدمات ضرورية •

واذ كان من شرط العلم الحق أن تكون النتيجة ضرورية ، فانه يجب أن تكون مقدمات البرهان ضرورية أى غير مستحيلة ولا متغيرة ·

### نظرية المعسرفة:

قلنا ان ابن رشد قد ارتضى طريق البرهان مستمدا أساسه من أرسطو وذلك من خلال شروحه ، ثم حاول تطبيقه على كافة المشكلات الفلسفية ، وهذا يؤدى بنا الى التأكيد على القسول بضرورة الاعتماد أساسا على الشروح ، بحيث أننا اذا وجدنا ثمة تعارض بين قضاياه التى بثها فى تضاعيف شروحه وقضاياه التى ذهب اليها فى مؤلفاته فان الاساس عندنا هو الشروح لا المؤلفات ، التى لا يخفى ـ كما قلنا ـ أن بعض ما فيها قد وضع لظروف وأسباب تاريخية ،

واذا كنا قد سقنا فيما سبق بعض الاقوال التى ذكرها ابن رشد والتى تهدينا الى الطسريق الذى ارتضاه ، فاننا أيضا اذا رجعنا الى الاسس الرئيسية التى تحكم نظرياته وجدنا صدق ذلك ، بمعنى أنه من السهل علينا رد عناصر فلسفته الى مبادىء استقاها عن أرسطو وتوصل اليها ـ كما قلنا ـ من خلال قيامه بالشرح والتفسير ، مقدما لنا الدليل تلو الدليل على صحة ما ارتضاه وقرره ، ويمكن أن ندلل على ذلك بامثلة موجزة غاية الايجاز قاصدين من ذلك ، الدعدوة الى تجاوز ذلك الطريق التقليدى والذى طالما بحثت فلسفته على أساسه ، ومن بينها نظرية المعرفة ،

فهو مثلا فى هذه النظرية يتجاوز المعرفة الحسية ليصل الى المعرفة العقلية ، طبقا لما يقول به من تدرج الوظائف العقلية ، وبناء على رأيه الذى يذهب فيه الى أن المعقولات تستند الى المحسوسات .

وهذا ان دلنا على شيء فانما يدلنا على أن فيلسوفنا شانه في ذلك شأن أرسطو ، يصعد من الحسى الى العقلى ومن الجزئي الى الكلى ، فليس العلم علما للمعنى الكلى ، ولكنه علم للجزئيات بنحو كلى يتمثل في قيام الذهن بتجريد الطبيعة الواحدة المشتركة التي انقسمت في المواد،

من هذه النقطة ـ فيما نعتقد ـ يبدأ ابن رشد في بيان رأيه في مشكلة غاية في الأهمية لعبت دورا هاما عند فلاسفة ومتصوفة العرب ، فاذا كنا نجد طريقين للاتصال: اتصال يبدأ بالمحسوسات حتى يصلحصول المعقولات في عقلنا واتصال يعتمد على القول بانه موهبة الهية لاتتيسر الا للسعداء ، فان ابن رشد يقول بالطريق الأول وذلك طبقا لمذهبه في تدرج المعرفة الانسانية من المحسوسات حتى تصل الى المعقولات، أي يقول بتطور طبيعي للعمرفة منكرا طريق التصوف ، وذلك \_ كما قلنا \_ يتمثل في اعلانه أنه لا سبيل الى الاتصال الا بالعلم أي عند النقطة التي تصل فيها ملكات الانسان الى أقصى قوتها .

### العلاقات بين الاسباب والمسببات:

قلنا أن ابن رشد قد بحث فى مجالات وموضوعات عديدة واذا اردنا أن ننتقل من البحث فى المعرفة الى البحث فى الوجود عند ابن رشد وجدنا أنه كما انتصر للعقل فى بحثه فى المعرفة ، فانه فعل ذلك حين بحث فى الوجود ، لقد ابتعد ابتعادا تاما عن كل رأى لايتفق مع العقل. واذا كان البحث في الوجود يعد بحثا متشعب الجوانب ، فاننا سنقتصر على بعض الجوانب في بحثه في الوجود ·

فالواقع أن الدارس للفكر الفلسفى العربى يلاحظ أن المفكرين الذين يتجهون اتجاها عقليا كابن رشد يقررون أن العسلاقات بين الأسباب والمسببات تعد علاقات ضرورية ولكن المفكرين الذين لا يعتمدون على العقل كالأشاعرة والغزالى يذهبون الى ان العلاقة بين الأسباب والمسببات تعد علاقات غير ضرورية بل ترجع الى مجرد العادة ، والله تعالى قادر على خرق العلاقات بين الأشياء لأنه تعالى يؤثر في الأشياء بطنريقة مباشرة وارادته مطلقة غير مقيدة بضروريات فكل شيء ممكن بالنسبة له تعالى وكل حركة وكل تغيير مصدرها الله. و ومعنى هذا ان نفي القاعدة السببية يعد مبدأ من مبادىء الأشاعرة ، بدليل ذهابهم الى أن الله اذا اراد تغيير النظام الذي يبدو لنا في الكون لاستطاع ذلك ، وبدل العادة وخلق عرضا بدلا من عرض آخر ، وهذا يؤدى بدوره الى حدوث معجزة ، وخلق عرضا بدلا من عرض آخر ، وهذا يؤدى بدوره الى حدوث معجزة ، المعجزة ما هي الا خرق للعادة .

هذه أدلة تنهض على نفى القاعدة السببية ، أى عــدم الاعتراف بالعلاقات الضرورية المحددة المعينة بين الأسباب والمسببات وهم لهذا يؤكدون باستمرار عمل ما يسمونه بالعلة الأولى ، اما ما يسمى بالعلل القريبة فانهم لايعترفون بها اذ من المكن أن يحدث الشبع رغم عـدم تناول الطعام ومن المكن أن يحدث الجوع رغم تناول الطعام وهكذا الى آخر هذه الامثلة ، ومعنى هذا ان ما يبدو من عمل العلل القريبة يعد من قبيل الوهم ، لأن الله هو الذى يخلقها كما يخلق لنا ما يظهر من آثارها،

واذا كان الأشاعر يذهبون الى نفى القاعدة السببية ، فان الغزالى قد تأثر بهم أكبر تأثر ، بحيث أن موقفه فى هــــذا المجال يعد موقفا أشعريا قلبا وقالبا ، فهو قد سار على نهج طائفة من كبار الاشاعرة كابى الحسين الاشعرى والباقلانى ، فيمـا يختص بقولهم أن الاقتران بين ما يعرف بالسبب وما يعرف بالمسبب ، أنما هو اقتران مرده إلى العادة، لا إلى الضرورة العقلية ،

وقد عرض الغزالى موقفه الذى سار فيه على نهج الاشاعرة ، فى العديد من كتبه كالمنقذ من الضلال وتهافت الفلاسفة ، لكى يبين لنا أنه من الجائز مثلا وقوع الاتصال بين القطن والنار دون حدوث احتراق او تحول القطن الى رماد محترق دون ملاقاة النار ،

هذا عن التيار الأشعرى الذى تابعه الغسسزالى ، فما هو موقف فيلسوفنا ابن رشد ؟ لقد اهتم ابن رشد اهتماما كبيرا بالبحث فى هذا المجال لانه يتعلق تعلقا تاما بنظرته الى الوجود ، ونستطيع أن نقول أن نظرة ابن رشد لمشكلة السببية تعد \_ كما سبق أن ذكرنا \_ انتصارا للعقل ، ويتمثل هذا الانتصار للعقل سواء فى الجانب النقدى الذى اهتم فيه ابن رشد بنقد الأشاعرة والغزالى ، أو فى الجانب الايجابى الذى عبر فيه عن موقفه ، ولنقف الآن وقفة قصيرة عند هذا المجال ، مجال السببية عند ابن رشد ، حتى يتبين لنا كيف انتصر ابن رشد للعقل ،

لقد كان ابن رشد حريصا على نقد رأى الاشاعرة الذين لم يعترفوا \_ كما ذكرنا \_ بالعلاقات الضرورية بين الاسباب ومسبباتها ، ان أقوالهم في نظره تعد أقوالا سوفسطائية ومخالفة لطباع الانسان في اعتقاداته وفي أعماله ، ومن هنا يكون انكار وجود الاسباب الفاعلة التي نشاهدها في المحسوسات انما هو من قبيل الافعال السوفسطائية ،

ولكن ماذا يعنى ابن رشد بالاقوال أو الافعال السوفسطائية حتى ينقد الاشاعرة ؟

أنه يعنى أننا نتصرف فى حياتنا بناء على ان لكل شىء طبيعة ثابتة ، فطبيعة الماء هى البرودة وشرب الماء لابد أن يؤدى الى الارتواء ، فاذا قلنا انه لاتوجد علاقات ضرورية بين الماء والارتواء أو بين الناروادة فان هذا يعنى أن أقوالنا لاتتفق مع تصرفاتنا وافعالنا ،

ومن هنا يذهب ابن رشد الى أننا نجد لكل شيء طبيعة خاصة وفعلا معينا • فالنار مثلا اذا قربت من الشيء القابل للاحتراق ولم يكن هناك عائق يعوقها عن الاحراق ، فان هذا يؤدى الى الاحتراق ضرورة •

ونود أن نشير الى ان ابن رشد يبين لنا أن موقفه يعد موقفا متفقا مع الدين اذ أن الاعتقاد بالعلاقات الضرورية بين الأسباب والمسببات ، والاعتقاد بأن لكل شيء طبيعة معينة وخاصية محددة ، سيؤدى بنا الي أن نتعرف على الحكمة الالهية والعناية والغائية في هذا الكون ، يقول الله تعالى : « صنع الله الذي اتقن كل شيء » ويقول تعالى : « ما ترى في خلق الرحمن من تفاوت فارجع البصر هل ترى من فطور » ،

قلنا ان نظرة ابن رشد فى هذا المجال تعد انتصارا للعقل ، اذ انه بعد أن قرر ان العلاقات بين الأسباب والمسببات تعد علاقات ضرورية ذهب الى أن من يلغى الأسباب ولا يؤكد على وجودها فانه يلغى العقل الذى يدلنا على أسباب الموجودات ، اذ ان العقل ليس شيئا أكثر من ادراك الموجودات بأسبابها ومن رفع الأسباب فقد رفع العقل .

وبهذا ينتهى ابن رشد الى الربط بين السبب والعقسل ، فالحكمة هى معرفة الأسباب التى تقوم على منطق العقسل ، ومن هنا لاتكون الاراء التى ارتضاها الاشاعرة لانفسهم معبرة عن العقل وهذا هو السبب الرئيسى الذى دفع ابن رشد الى نقد موقفهم وكل موقف يشابه موقفهم معبرا عن انتصار العقل فى هسدا المجال من المجالات الفلسفية التى ببحث فيها .

### قسدم العسالم:

هذا عن مشكلة العلاقة بين الاسباب والمسببات ، فاذا انتقلنا الي مثال ثان من بين عشرات الامثلة التي تنهض على تاييده الاتجاه الارسطى ومحاولة الوصول الى الطريق البرهاني اتضح لنا ضرورة الرجوع الى شروحه بصفة خاصة .

هذا المثال يبدو في ادلته على قدم العالم والتي فند بها اعتراضات الغزالي التي تقوم على القول بحدوث العالم ·

ففى الدليل الأول نراه يؤيد مواقف الفلاسفة ويقيم دليله على فكرة المحركة الأرسطية • وهو بذلك قد ابتعد عن الطريق الجدلى والاقناعى الحركة الأرسطية • وهو بذلك قد ابتعد عن الطريق المجدل ابن رشد )

حتى يصل الى مرتبة البرهان بحيث يبدو لنا أن مفتاح فلسفة ابن رشد كلها انما يتمثل فى هذه التفرقة بين الطرق الثلاث مختارا منها الطريف الثالث الذى يعده أكثر الطرق سموا ويقينا وهو طريق البرهان كما قلنا،

اما الدليل الثانى فيقيمه على فكرة الزمان • واذا تعمقنا فى دراسة هذا الدليل وجدنا تاثره بارسطو الى حد بعيد • اذ أنه يربط دائما بين آراء ارسطو وآرائه هو فى الطبيعة الضرورية لكل موجود •

وفى الدليل الثالث يناقش فليسوفنا فكرة الامكان أو الاحتمال ويذهب الى دحضها تماما • وهو يتساءل عن المبرر والباعث على تجدد الموقف بالنسبة لله الذى لايتغير أبدا •

اما فى الدليل الرابع والاخير فنجده يناقش فكرة وجود مادة أو محل قابل للشيء الممكن ذاهبا الى أنه لايمكن أن يتكون شيء عن لاشيء فان معنى التكون هو انقلاب الشيء وتغيره مما هو بالقورة الى ما هو بالفعل ولذلك لا يمكن أن يكون عدم الشيء هو الذي يتحول وجودا ولا هو الذي يوصف بالكون اعنى الذي نقول فيه أنه يتكون و

#### خاتمىــة:

اذا كان الفيلسوف العربى ابن رشد ، قد انتقل الى دار الخلود فى العاشر من ديسمبر عام ١١٩٨م ، فاننا تخليدا لذكراه لابد وان نشير الى بعض الدروس التى يمكن الاستفادة منها فى حياتنا التى نحياها ، أى حياتنا الفكرية ، وذلك بعد أن أشرنا الى بعض نماذج فكره كفيلسوف عربى ، فاذا كنا نتحدث اليوم عن قضايا كالتراث والاصالة والمعاصرة والتجديد ، وموقفنا من العقل وعلاقته بتراث الاقدمين ، أقول اذا كنا نتحدث اليوم عن هذه القضايا والجوانب، فانه من الضرورى \_ فيما أرى من جانبى \_ الرجوع الى تراث هـــذا الفليسوف ابن رشــد ، اذ أننى أعتقد أن الآراء التى قال بها تفيــدنا فى تحديد موقفنا من أكثر هذه القضايا .

لقد قدم لنا هذا المفكر العملاق ، نسقا فلسفيا محكما يعد تعبيرا عن

ثورة العقل وانتصاره ، وبذل فى التوصل الى الآراء التى يتكون منها نسقه الفلسفى جهدا ، وجهدا كبيرا واذا كانت بعض آرائه قــد لاقت الكثير من أوجه المعارضة سواء فى أوربا أو فى بلداننا العربية فانها قد لاقت الاعجاب أيضا - بل أن هذه المعارضة فى حد ذاتها تعد دليلا ودليلا قويا على أن آراءه كانت ومازالت آراء حية تعبر عن فكر مفتوح لافكر مغلق وكان أبن رشد بهذا كله جديرا بأن يدخل تاريخ الفكر الفلسفى العالمي من أوسع وأرحب أبوابه -

ويقينى أن أى دارس لتاريخ الفلسفة العربية لن يكون بامكانه ، اذا كان منصفا وموضوعيا فى أحكامه تخطى أو تجاوز آراء هذا الفيلسوف الممتاز التفكير سواء فى جانبها النقدى أو جانبها الايجابى • هذا الفيلسوف الذى قدر له أن يكون آخر فلاسفة المغرب العربى ، بل آخر فلاسفة العرب ، بالمعنى الدقيق لكلمة الفلسفة وكلمة الفيلسوف •

واذا أردنا أن نبحث عن نقطة انطلاق لما نتحدث عنه اليوم من قضايا الأصالة والمعاصرة ، واذا أردنا وصل ما انقطع ، أى أن نجد مستقبلا فلاسفة فى وطننا العربى ، فلا مفر فيما يبدو لنا دمن تدبر آراء هذا الفليسوف ودراستها دراسة دقيقة ، وكم فى فلسفته من آراء مازلنا فى القرن العشرين فى حاجة ماسة اليها .

ويكفى فيلسوفنا فخرا أن فلسفته كانت معبرة عن عظمة الفكر التى تتلاشى أمامها ولا تقترب منها أى عظمة أخرى • يكفى فيلسوفنا فخرا أن فلسفته لم تكن محصورة فى نطاق العلاقة بين الدين والفلسفة ، وكانه ادرك أنه يجب النظر الى الفكر الفلسفى فى حد ذاته وبصرف النظر عن اقتراب هذا الفكر أو ابتعاده عن موضوع العلاقة بين الدين والفلسفة •

أننا اذا نظرنا الى ابن رشد كمجرد فيلسوف اسلامى ، فأن هذه النظرة تعد خاطئة قلبا وقالبا ولا يصح أن نقلل من أهمية نقده للغزالى وكيف أن منطلقات ابن رشد ، تختلف اختلافا جـــــــذريا عن منطلقات الغزالى فأذا حصرنا فلسفة ابن رشد فى النطاق التوفيقى فكيف نبرز اذن هجوم الغزالى ولجوئه الى تكفير الفلاسفة ؟

ان ابن رشد اذا كان قد استفاد من فلاسفة اليونان وفلاسفة العرب فى المشرق العربى وفى المغرب العربى والذين سبقوه ومهدوا له الطريق، طريق العقل ، الا أنه قدم لنا مذهبا لانستطيع أن نقول أنه يعد مجرد صدى لاراء من سبقوه ، بل كان تعبيرا من جانبه عن آراء فريدة ودقيقة وناضجة صادرة عن منهج ارتضاه لنفسه هذا الفيلسوف الذى يعد للفيما نرى من جانبنا للكبر عميد للفلسفة فى بلاد المشرق والمغرب معا وصاحب اتجاه يقوم على اعلاء كلمة العقل فوق كل كلمة ،

غير مجد في ملتى واعتقادى اهمال فلسفة وفكر هـــذا الفيلسوف ومن الامور التي يؤسف لها أننا في عالمنا العربي لم نستفد بعد من دروسه الاستفادة الكاملة ، هذا على الرغم من أن أوربا قد استفادت من آراء هذا الفليسوف واستوعبت دروسه جيدا ، لقد أدت آراؤه العلمية والعقلية الى التقدم الفكرى لاوربا التي أخذت بارائه في حين تأخر الشرق بوجه عام لانه كان عالة على الغزالي ، هذا المفكر الذي حشر حشرا في زمرة الفلاسفة وقال باراء غير عقلية ،

اننا يجب أن ناخذ عظة من التاريخ ، أى الربط بين تقدم أوربا وفكر ابن رشد من جهة وتأخر العرب والشرق وفكر الغزالى من جهة أخرى وفكر الغزالى من جهة أخرى وفكر الفكرى اليوم يقول أننا لم نستغد شيئا •

أن عالمنا العربى اليوم من مشرقه الى مغربه تسوده وتسيطر عليه التجاهات غير عقلية اتجاهات تدخل فى مجال اللامعقول ، وما احوجنا الى أن نتذكر تماما دروس اعظم فلاسفة العقل عند العسرب على وجه الاطلاق ، وهو فيلسوفنا ابن رشد .

أننا نعانى اليوم من فقر فكرى واضح ، نعانى من جدب عقلى ، واعتقد اعتقادا راسخا أنه بالامكان تجنب هذا الفقر الفكرى والابتعاد عن حالة الجدب العقلى بالرجوع الى فلسفة ابن رشد التى كانت معبرة كما قلت عن ثورة العقل ، مؤيدة لانتصار العقل ،

لقد ترك لنا ابن رشد كتبا ورسائل فى مجال الفقه ، وقد بحث فى مجال الفقه من خلال منظور عقلانى ، وقد آن لنا الآن – بعد ان وصلنا الى حالة من التخلف الفكرى – الرجوع الى آرائه الفقهية ، أو على الأقل الاستفادة من منهجه فى هذا المجال ،

لقد اشتغل ابن رشد بالطب وترك لنا أكثر من كتاب ورسالة وقدم لنا الكثير من الآراء العلمية في هـــذا المجال واقدام ابن رشد على التاليف في مجال الطب يدل على أنه كان يعتز بالعلم وما احوجنا ان نستفيد من دفاعه عن العلم ، فان هذا أفضل لنا و اننا لو كنا فعلنا ذلك لما وجدنا ما يشيع الآن في عالمنا العربي من تيارات تسخر من العلم ، تسخر من الحضارة و ان هذه التيارات الخرافية واللاعقلانية اذا قدر لها الاستمرار والنمو ، فســوف نصبح اضحوكة بين الامم وستلحق بنا لعنة السماء .

لقد دعا ابن رشد من خلال أكثر كتبه الى الانفتاح والاستفادة من أفكار الأمم الأخرى وما احوجنا الآن الى تلك الدعوة •

أقول أننا الآن وفي أمس الحاجة الى الاستفادة من دعوة ابن رشد الى الانفتاح على أفكار الأمم الأخرى • عار علينا الاستماع الى تلك الدعوات التى تصدر الآن عن بعض العقول الضيقة ، عقول العصر الحجرى ، والتى تصف لنا أفكار الأمم الآخرى بأنها تعدد كبحر من الظلمات • نعم مازلنا نجد بيننا في بلداننا العربية وفي الوقت الذي نحن في أمس الحاجة الى الانفتاح على علم الغرب وحضارة الغرب ، أقول ما زلنا نجد بيننا من يصور لنا الانفتاح الفكرى وكأنه كفر فهل بعد هذا نظمع في التقدم ؟

أننا اعتقد اعتقادا راسخا بأننا اذا كنا قد استمعنا الى صدوت العقل ، صوت المنطق ، صوت ابن رشد وهو ينادى فى كتبه بوجوب الاقبال على علوم الآخرين ، وما كان منها صوابا قبلناه منهم ، وما كان منها ليس بصواب ، نبهنا اليه لكان الحال غير الحال ، هذا ما قاله لنا ابن رشد وينبغى ان نستوعب هذا الدرس جيدا ومن الغريب أن هدذا

الصوت قد انطلق منذ أكثر من ثمانية قرون من الزمان ، ولكننا صممنا آذاننا عن الاستماع اليه حتى وصلنا الى تلك الحالة التي يرثى لها .

نعم لقد حذرنا ابن رشد من كل دعوة لاتقوم على العقل • نبهنا اللى مغالطات الاشاعرة مثلا كفرقة من الفرق الكلامية التى تعد مسئولة عن طرح العقل جانبا بل السخرية منه • فهل نفهم الآن ما نبهنا اليه • أننا لم نفهم شيئا فوقعنا فيما وقعنا فيه من الابتعاد عن العقل • واذا ابتعدنا عن العقل ، فمعنى ذلك الوقوع فى اللامعقول ، بل أقول الوقسوع فى الخرافة والاساطير •

رحم الله ابن رشد الذى حذرنا من اخطـــاء ومغالطات مفــكر كالغزالى • فهل استمعنا اليوم الى تحذيره ؟

اننا اليوم اذا كنا بين أمرين اثنين لا ثالث لهما ، اما الاحتكام الى العقل وجعله الدليل والرائد ، أو اللجوء الى اللامعقول والخرافة ، فيقينى أننا لابد وان نختار الطريق الأول الذى دعانا اليه ابن رشد منذ اكثر من ثمانية قرون ، دعانا الى هذا الطريق منبها ومحذرا من مخادار الطريق المانى ، الطريق المظلم ، الطريق المسدود ، الطريق المغلق .

اذا أردنا لانفسنا الحياة ، اذا أردنا تجديد فكرنا الفلسفى والعربى، فينبغى علينا أن نستمع الى صوت ابن رشد ، صوت الاستاذ ، صوت عميد الفلسفة العقلية فى عالمنا العربى ، هذا ما نقوله اليوم ونحن نحلل هوية فكر ابن رشد ، هوية فلسفتنا وكيف أنها أساسا تعد فلسفة عربين حتى لا ننظر اليها من خلال المنظور التوفيقى ، المنظور الذى باعد بيننا وبين الالتزام بخصائص الفكر الفلسفى ، فهل ياترى سيجد هذا القول من جانبنا صداه ، هل سيجد آذانا صاغية فى عالمنا العربى المعاصر من مشرقه الى مغربه ؟

الحوار

# حسوار النسدوة

## متى أيو سته

# الاشكالية الأولى

حسن عبد الحميد : استاذ الفلسفة بآداب عين شمس

الاشكالية الأولى المطروحة في هذه الندوة والتي تدور على الجدل حول ما اذا كانت الفلسفة اسلامية أم عصربية هي اشكالية عفى عليها الزمان • انها من صنع المستشرقين في القرن التاسع عشر وفي القرن العشرين • فعندما قال هؤلاء بثقافة اسلامية وفلسفة اسلامية وحضارة اسلامية كان هذا القول لسبب في نفس يعقوب من أجال أن يقيموا معارضة بين المعربية والاسلامية • وبالتالي فأنا لا أريد أن أدخل في هذه الاشكالية الزائفة كما قال حامد طاهر واكتفى بالقول بأن هذه الثقافة وهذه الحضارة هي ثقافة عربية وحضارة عربية مولت بأموال المسلمين عن طريق الجزية والخراج •

أما قول حامد طاهر بأن الفلسفة ، في زمن ابن رشيد ، تعنى المنطق فأنا أود مناقشة هذا القول وأتساءل : ماهو المنطق وما علاقته بأرسطو وما علاقته بأرسطو وما علاقته بابن رشد ؟ ان « الأورجانون » عند أرسطو وبالذات « التحليلات الأولى » سمحت له أن يطل على الانسانية من عالمه ، وأنا لا أتصور مفكرا في التاريخ بلغ حجم الاكتفاء الذاتي مثلما بلغه أرسطو بعد اكتشافه مبدأ القياس ، وهذا الاكتشاف مردود الى قيراءة أرسطو النقدية لأفلاطون ، وبعدها ربط بين المنطق وفلسفته ، ولهذا فعندما يقول حامد طاهر أن المفلسفة هي المنطق فأنا أفهم من ذلك أن الميتافزيقا عند كل من أرسطو وابن رشد مرتبطة بالمنطق .

<sup>(\*)</sup> استاذ ورئيس قسم اللغة الانجليزية - كلية التربية · جامعة عين شمس ·

وثمة ملحوظة أخيرة وهي ضرورة طرح كل الاشكاليات في الفلسفة الاسلامية ، في علاقتها التاريخية بالتراث الهيليني لآن هذا التراث هو الوسط الثقافي الذي من خلاله نشأت الثقللة الاسلامية ، وفي نفس الوقت يجب دراسة ابن رشد بمنظور معاصر لنرى كيف يمكن الافادة منه كما أفادت منه أوروبا وبالذات في عصر النهضة وذلك لتاسيس ثقافة عربية اسلامية ،

## سيدى عشماوى : مدرس بقسم التاريخ بآداب القاهرة

الاشكالية الأولى ، فى هذه الندوة ، ليست زائفة فهى لم تحسم لصالح طرف دون آخر كما تصور فتح الله خليف ، وفى تقديرى أن التعامل مع هذه الاشكالية ينبغى أن ينطلق من مقولة أن ثمة خصوصية عربية للاسلام رغم عالمية الدين الاسلامى ، فالوحى نزل على محمد النبى العربى ، ومعجزة الدين الاسلامى القرآن ، والعرب هم الذين بشروا بهذا الدين وهم الذين أسسوا الدولة العسربية الاسسلامية ، ومعنى ذلك أن ليس ثمة تناقض بين ما هو اسسلامى وما هو عسربى ، ولكن عسدم وجسود تنساقض لا يعنى أن حسل الاشسكالية يأتى بالتلفيسق وانما يعنى أن يأتى الحل بالتوفيق بين ماهو عربى وما هو اسلامى ،

### احمد عبد الحليم عطية : استاذ مساعد الفلسفة بآداب القاهرة

هذه الندوة مواكبة لمجموعة من الأحداث يمر بها الوطن العربى وليس فى امكان أحد أن يفصل بين الفلسفة والوطن العربى فقد ثار جدل ، منذ فترة وجيزة ، حول مؤتمر الأقليات والآن نثير جدلا وهميا حول فلسفة عربية أو اسلامية ، وهنا أنوه بأن الجامعة الأهلية فى بداية هذا القرن كانت تضم مستشرقين يتبنون تسمية « فلسفة على بربية » ، وعندما تحولت الى جامعة مصرية أصبحت التسمية « فلسفة اسلامية »، والآن ثمة محاولة تدعو الى أن ابن رشد ينتمى الى حضارة شرق أوسطية وأنه هونفسه فيلسوف شرق أوسطى ، وهى محاولة تريد نزع الهروية اللسلامية ،

## سعيد مراد: أستاذ مساعد الفلسفة بآداب الزقازيق

طرحت الاشكالية الاولى ، فى هسده الندوة ، حول الفلسفة الاسلامية منذ بداية هذا القرن ، هناك من ذهب الى أنها فلسفة عربية لأن رجالها كانوا يكتبون آثارهم بالعربية ، وياتى على رأس القائلين بهذا من المستشرقين « موريس دى ولف » فى كتابه « تاريخ فلسفه القرون الوسطى » وكذلك المستشرق « برييه » فى كتابه «تاريخ الفلسفة» وقد تابعهم من العرب لطفى السيد ومحمود الخضيرى وفؤاد الاهوانى . وجميل صليبا وعاطف العراقى ،

ومنهم من يقول فلسفة اسلامية مثل «هورتن» الألمانى و «دى بور» فى كتابه «فى تاريخ الفلسفة الاسلامية» و «جوتييه» و «البارون كارادى فو » وغيرهم وحجتهم فى ذلك أن جمهرة الفلاسفة ليسوا من اصل عربى ٠٠ وقد تابعهم من العرب أبو ريده وعلى سامى النشار ٠ وقد عرض الشيخ مصطفى عبد الرازق كل هذه الآراء فى كتابه «تمهيد لتاريخ الفلسفة الاسلامية» (ص ١٦ – ص ٢٤) • والشيخ مصطفى عبد الرازق يذهب الى القول بانها فلسفة اسلامية حيث وردت عبارات «فلاسفة الاسلام» وحكماء الاسلام » وحكماء الاسلام » فى كتاب «أخبار الحكماء » و «مقدمة ابن خلدون » وظهير الدين أبى الحسن البيهقى فى كتاب «تاريخ حكماء الاسلام » •

ويقدم زكى نجيب محمود حلا لهذه الاشكالية وهو يعرض لمشكلة الانتماء في محاولة لفض النزاع بين القائلين بالعروبة والقائلين بالاسلام فيقول « العروبة نمط ثقافي ، من عاش في حياته منخرطا فيه كان عربيا بغض النظر عن عرقه ، ومن أهم المقومات التي يتألف منها ذلك النمط الثقافي ، اللغة والدين وفلسفة القيم الأخسلاقية والجمالية ، والاعراف والتقاليد والدعائم الأساسية التي يقام عليها النظام الاجتماعي من الأسرة وما يضبط العلاقات بين أفرادها من قواعد ، الى المجتمع القومي من حيث هو بناء موحد ،تسرى في انحائه ضروب من الروابط بين الافراد ، وهنالك في التاريخ العربي رجال لم يكن انتماؤهم العرقي عربيا ، اذا جعلنا العروبة مقيدة بحدود جغرافية معينة ، وهي شبه

الجزيرة العربية لكن أحدا منا لا يتردد في ضمهم الى « العروبة » من زاوية الاطار الثقافي الذي قضوا فيه حياتهم ونشاطهم وفكرهم وعقائدهم، والا فمن الذي يريد منا أن يخرج من العروبة رجالا من أمثال البخاري والترمذي ، وابن سينا ، والغزالي ، لكونهم ينتمون الى فارس من الناحية العرقية ؟ وليست العروبة بدعا وحدها في كونها قائمة على نمط ثقافي معين لا على انتماء عرقي » ( في مفترق الطرق ، ص ٣٦٠ ) والقول بأن العروبة نمط ثقافي يلغى التعدد العرقي داخل هذا الاطار الثقافي ٠٠ ويدعم وحدة القوى الفاعلة في الحضارة العربية ومن وجهة نظرى أن التكوين الثقافي لابن رشد نتج عن تفاعل بين الموروث العربي والاسلامي بيدكم كونه فقيها مسلما وقاضي قرطبة بوالحضارة اليونانية الوافدة ١٠٠ تلك الحضارة التي وقف ابن رشد عند نتاجها الفلسفي شارحا وملخصا ١٠٠ ومعلقا بعد أن قيام بتهذيب الترجمات التي تمت على يد التراجمة الأوائل من أمثال « حنين بن اسحاق » وقد عرضت لذلك تفصيلا في بحثى داخل الكتاب التذكاري تحت عنوان « ابن رشد بين حضارتين» في بحثى داخل الكتاب التذكاري تحت عنوان « ابن رشد بين حضارتين»

ثالثا : ملاحظات حول ما آثاره كلمن فتح الله خليف وحامد طاهر:

لقد قال فتح الله خليف أن مسالة كون الفلسفة «عربية ام اسلامية » قد حسمت وانتهى الجدل حولها واتفق جمهور الفلاسفة على كونها فلسفة اسلامية ، ونحن نخالفه الراى، فالاشكالية لم تحسم والا لما ناقشناها اليوم وهى في غالب الظن لن تحسم وذلك بحكم اضطراب المعايير واختلاط المفاهيم بين الباحثين والدارسين ، واعتقد أن فتح الله خليف لم يقرأ الكتاب التذكارى واكتفى بالنظرة العابرة على موضوعاته، ولو أنه عاد فقرأ بحوث الكتاب لعدلمن الكثير من آرائه حول هذا الموضوع،

لقد اثار حامد طاهر الكثير من المسائل منها: \_

( أ ) أن هذه المشكلة من المشكلات الزائفة التى شغلتنا كثيرا عن جوهر الدراسات الفلسفية وأنا أوافقه على ذلك من حيث أن البجدل حول هذه المسائل لا يقدم ولا يؤخر في النتاج الفلسفي .

(ب) التقليل من أهمية عصر الترجمة حيث يقسول انها ترجمات في غالبها ركيك غير مفهوم ولا واضح ، وقد تجاوز مفكرو العسرب والاسلام هذه الترجمات ، وأنا ارى غيسر ذلك حيث أن الترجمة من اليونانية الى العربية ، والانفتاح على الوافسد من الثقافات من أهم العوامل التى ساعدت على نضج العسلوم العسربية ، فهناك فرق بين التدوين الذى ظهر في مرحلة سابقة على الترجمة وبين العلوم المنهجية التى ظهرت في القرن الرابع الهجرى بعد أن استوعب العسرب حضارة اليسونان ،

(ح) ضرورة الاهتمام بدراسة ابن رشد كفقيه • وقد أشرت الى ذلك فى بحثى « ابن رشد بين حضارتين » فأصول الفقه والفقه فيه من اعمال المعقل الكثير •

### فؤاد زكسريا:

أنا من المؤمنين بان هذه المشكلة من المشاكل الوهمية والزائفة كما قال بعض الاخوة المتحدثين ، ولكن لاحظت أن البعض استخدم فكرة أن المشكلة لاتزال قائمة ولم تحسم كدليل على أن هذه المشكلة جادة ، ولو حللناها فلسفيا لوجدنا أنه ليس من الضرورى لكون هـذه المشكلة لم تحسم بعد أنها مشكلة جادة ، ولذلك أريد أن أقول بالفعل أن جزءا كبيرا من المشكلة راجع الى أننا لا نمارس هذه العادة الحميدة المطلوبة بالذات في المشتغلين بالفلسفة وهي تحليل معانى الألفساظ التي نستخدمها ،

فمثلا لو أن المتحدثين في مشكلة الاقليات التي تملا صفحت البحرائد في هذه الايام بحثوا عن المعانى الدقيقة لكلمة الاقليات لوجدوا أن لها عددا كبيرا جدا من المعانى المتعارضة ، وربما كان جزء كبير من البحدل الدائر حول هذا الموضوع راجعا الى أن كل واحد يستخدم الكلمة بمعنى مختلف عن الآخر وهو على غير دراية وهذه هي الكارثة فالبعض يستخدم كلمة « أقلية » بمعنى عددى ، والبعض يستخدمها بمعنى عرقى ، والبعض يستخدمها بمعنى عرقى ، والبعض يستخدمها بالبحث عرقى ، والبعض يستخدمها بالبحث عرقى ، والبعض يستخدمها بمعنى عرقى ، والبعض يستخدمها بالبحث عرقى ، والبعض يستخدمها بالبحث عرقى ، والبعض يستخدمها بمعنى تاريخى ، من غير اهتمام بالبحث عن المعنى العلمي للفظ « أقلية » ، نفس الشيء ينطبق على كلمة الاسلام

والعروبة • العروبة من الممكن ان يكون لها معنى عرفى أى الذين ينتمون الى المعرب ، ومن الممكن ان يكون لها معنى جعرافى اى الدين الوا من المجريرة العربية ، ومن الممكن ان يكون لها معنى لغوى اى الذين يتخلمون اللعذ العربية • ومن الممكن ان يكون لها معنى حضارى •

الاسلام نفس الشيء يمكن أن ينظر اليه كعقيدة ويمكن أن ينظر اليه كحضارة • وهناك فرق كبير بين أن أفول أن هذه فلسفة اسلامية بمعنى آنها تنتمى الى الدين الاسلامي او ان مشاكلها كلها محصورة في الدين الاسلامي ، وبين ان اقول انها اسلامية بمعنى أنها جزء أثير في احدر المحضارة الاسلامية ، فرق كبير بين الاثنين ، ولابد أن يكون هذا السرب واضحا في الأذهان • ومن المؤسف أنني حتى الأن لم أسمع مثل هدر التفرقة الا عندما افتبس مراد وهبه نصا من محمود المخضيري ، كانت فيه هذه التفرقة واضحة • ومما يزيد الأسف أن مراد وهبه بعد ذلك لم يستخدم كلمة الفلسفة الاسلامية الا بالمعنى الديني فقط ، مع العلم بانه اقتبس النص الذي يفرق بين الاسلام كدين وبين الاســـلام كعقيدة ٠ وعاد بعد ذلك وقسال أن المترجمين كانوا مسيحيين فكيف ندخلهم في الفلسفة الاسلامية • ومعنى ذلك أنه عاد الى معنى الاسلام كعقيدة • أنا اتصور أن هذه المشكلة تحل ، الى حد كبير ، لو أننا حددنا معانى الألفاظ التي نستخدمها • واذا أردنا ربط القديم بالحديث كما طالب أحد المعلقين يمكن القول بأن من القضايا الأساسية التي تثار على مستوى السياسة الان هى : هل الذي يجمع هذه المجموعة من الامم التي تسكن في هذه المنطفة هو الاسلام أم العروبة ، القومية العربية أم الوحدة الاسلامية ؟ هــذه مشكلة موجودة وتثيرها بالذات الجماعات الاسلامية ويثيرها القوميون العرب • أنا أتصور أن هناك قدرا كبيرا من التداخل ولذلك أنا لا أفر استخدام مراد وهبه لكلمة التناقض بين العروبة والاسلام .

فى دروس المنطق كان يرسم لنا دائرتان متداخلتان ولكن احداهما خارجة قليلا عن الثانية أما الجزء الأساسى فى كل منهما فقد كان متداخلا فى الآخر ، أتصور أن مشكلة العلاقة بين العروبة والاسلام لاتعدو ان تكون شيئا من هذا القبيل ، لكن كلمة التناقض مرفوضة تماما فى هذا المجال ،

تبقى أخيرا ملاحظة واحدة تتعلق برأى فتح الله خليف حسول ظهور الموسوعة الاسلامية كدليل على أن المسألة حسمت لصالح الفلسفة الاسلامية ، أنا لا أعتقد هذا لأن الموسوعة الاسلامية لا تتناول الفلسفة فقط ، بل تتناول الاسلام كدين ، كمجموعة من العقائد ، فقه ، فن ، جغرافيا ، سياسة ، تاريخ ، حضارة ، ومن ثم فهى كانت متعمدة أن تبحث في الاسلام كحضارة بالمعنى الواسع لهذه الكلمة ، وهذا لا يحسر بالذات قضية الفلسفة الاسلامية ، أنا أقول أنها قضية زائفة ومن الممكن التخلص منها بسهولة لو حللنا الفاظنا تحليلا دقيقا ،

## زينب الخضيرى : استاذ الفلسفة بآداب القاهرة

اعتقد اننا جميعا متفقون على أن الفلسفة تبحث فى الكليات والمطلق ، وبالتالى فان تقييدها بأى عامل من العوامل يجرح خصوصيتها ويخدشه ، انما حكاية التسمية جاءت لأسباب تاريخية خاصة بالتاريت للفلسفة الاسلامية والمسيحية ، قليل جدا من الكتب التى تتحدث عن فلسفة مسيحية ، والأغلب ينسبها الى العصر ، فيقال فلسفة وسيطة وفى الجامعة المصرية نحن نتحدث عن « الفلسفة الغربية فى العصر الوسيط» اقتناعا فيما اعتقد أننا لو اعتبرناها فلسفة مسيحية لربطنا الدين بالفلسفة وهذا الربط يدمر الفلسفة ، وعدم الربط لا يعنى أن الفلسفة أفضل من الدين أو أن الدين أفضل من الفلسفة ، وانما يعنى أن المجالين مختلفان وهذا ما أدركه ابن رشد وأدركه بشكل عنيف جدا الامر الذى جعل منه فيما أعتقد ديكتاتورا فكريا رهيبا ،

فمنهج التأويل الذى هو موضع اعجاب من مراد وهبه بدعوى انه يفتح الباب لحرية الفكر ، اعتقد أن ابن رشد طبقه بشكل ارهابى وحاسم . فقد جعل أرسطو فــوق النص الدينى ، اذ أوله ( بتشــدید الواو ) لصالح أرسطو .

أعود الى مسألة تسمية « فلسفة اسلامية أم عربية » والتى اعتقد أنها ستظل دائما تطرح نفسها • فماسينيون عندما أرخ للفلسفة فى بداية حياته الفكرية ألقى سلسلة من المحاضرات أطلق عليهـــا اسم « تاريخ

المصطلحات الفلسفية العربية » • وقبله مونك الذى ألف كتسابا سماه « أمشاج من الفلسفة اليهودية والعربية » • وفى العشرينات من هذا القرن صدرت « الموسوعة الاسلامية » وكان مقصد العرب منها معرفة حضارة الاسلام ، ومعرفة الفلسفة الاسلامية كجزء من الحضسارة الاسلامية • وكان استخدام مصطلح « الاسلام » يغازل السلطة السياسية المتحكمة فى الاسلام وفى المسلمين وهى سلطة لم تكن عربية بل تركية • وهذه مسألة منطقية • ثم جاءت مرحلة أراد فيها بعض الكتاب المسيحيين اظهار فكرة أنها فلسفة عربية • وهى كذلك من زاوية ولكنها من زاوية أخرى هى فلسفة اسلامية بمعنى أنها انتاج الحضارة التى قامت على الاسلام • ولولا أن للاسلام خصوصيته ما كان يسمح بأن تكون هناك فلسفة •

# محمود أمين العالم:

لقد فزعت عندما قال فتح الله خليف « ما ترك السلف للخلف شيئا » • نعم ، السلف ترك الكثير للخلف ولكن ترك للخلف ما ينبغى ان يختلف معه ، وينقده ، ويتجاوزه • هذه هى القضية ، القضية هى أن نمتلك الواقع امتلاكا ابداعيا لنجدده ونجدد بهذا أنفسنا • هذه هى القضية ، وهى ليست زائفة ، مع أنها قد تكون زائفة بالمعنى الذى قاله فتح الله خليف • والقضية ليست عابرة بل هى جذرية فى حياتنا لأنها نابعة من شىء طبيعى وهو أننا نفتقلد الهوية العمليلة • من نمن بالمعلمون أم علمانيون أم عرب أم غربيون • ان واقعنا لم ينتظم بعد • فليس ثمة خطة تنمية وليس ثمة نظرية عامة فى المجتمع والسياسة تحدد أين نتجه •

اذن الاشكالية الأولى المثارة في هذه الندوة ليست نابعة فقط من فقداننا الرؤية لنظرية عامة لمجتمعنا ولكنها نابعة أيضا من واقعنا الراهن و فالانقسام قائم في قضية الشرق الأوسط وهو قائم في المجتمع بين اسلامي وعلماني وهذه الاشكاليات الثنائية هي ضرورية بالرغم من أنها وهمية وغير ضرورية ومن اللازم أن نتخطاها وهذه هي جدلية الواقع وهناك واقع فعلا يفرض علينا البحث عن هوية وبالتالي يرتبط والاشكال والذي نباشره اليوم: العقل أم النص وهما يكن الامر واذا

اردنا أن نتحدث عن فلسفة اسلامية أو حتى فلسفة عربية ففلسفة العقل نقطة بدايتها • فالعقل هــو المرجع الأول الذى نتدارك به الأمـور ، وبالتالى نرتفع الى ما أسميه بالفكر النظرى الى الفلسفة هذا اذا أردنا أن نؤسس فلسفة •

هناك حضارة عربية اسلامية في مرحلة من المراحال ، وكانت الفلسفة تنوع توجهاتها من الراوندي الملحد الى الأشاعرة الى ابن رشد ، كل هؤلاء جزء من النسيج العربي الاسلامي وسأضرب مثالا لذلك بقضية السببية عند ابن رشد ، انها جزء أساسي في العقلانية التي تربط كل شيء رغم الجذر الديني الذي يحاول أن يربطها بأسس علوية ، وابن تيمية يوفق على مفهوم السببية عند ابن رشد ويعارضه عند الاساعرة ، ولكز هناك فرق بين العقلانية عند ابن رشد ، والعقلانية عند ابن تيمية ، ومن ثم فان رفع الاسباب ، وابن تيمية يقول أيضا بالاسباب ، ومن ثم فان رفع الاسباب رفع للعقال ، وابن تيمية يقول أيضا بالاسباب ولكن الدلالة السببية ، عنده ، مرتبطة ارتباطا أعمق بالرؤية الدينية ، ولكن الدلالة السببية ، عنده ، مرتبطة ارتباطا أعمق بالرؤية الدينية . الن ابن تيمية «كلامي » عظيم يبدأ من العقيدة ليعقلنها ، أما ابن رشد فيبدأ من العقل ، وهذه هي القضية : الفلسفة تبدأ بالعقال . المتكتشف الحقيقة وتضيف اليها وتطورها ،

والسؤال اذن: من أين نبدأ وكيف نرى الأشياء وكيف نسيطر عليها؟ بالعقل أم بالتأسيس على نص أو دين ؟ ان الفلسفة لا تنتسب الى غبر العقل • قد تعالج الدين • ولكن ثمة فارق بين فلسفة تعالج الدين وتؤول جزءا من قضاياه ، وبين مفكر ديني يناقش العقل •

وثمة قضية أساسية أخرى تتعلق بزمانية الفكر · وأنا هنا أزعم أن الفكر الذى تجلى فى مرحلة ما يسمى بالعصور الوسطى هو فكر دينى سواء كان مسيحيا أو اسلاميا ، وسواء كان عقلانيا أو دينيا · كان الدين ، فى هذه المرحلة ، هو الرباط العام · وفى داخل الدين كان ثمة فلسفة عقلانية تعالج الدين ·

( حوار حول ابن رشد )

وكانت هذه المرحلة الدينية ، فى الفكر الاسلامى، مرتبطة بأمرين: بالدين الاسلامى وبالعروبة ، ولهذا كانت الفلسفة ، بدون أية توفيقية زائفة ، فلسفة عربية اسلامية بالمعنى الحضارى لا بالمعنى الدينى الاسلامى ولا بالمعنى العربى الجنسى ،

وفى اطار زمانية الفكر أثير هذا السؤال:

هل نحن في نفس الموقع الذي كان في العصور الوسطى حيث كانت الايديولوجية الدينية هي السائدة ؟

محمد عبد القادر: استاذ الفلسفة بآداب الاسكندرية

فى تصورى أن قضية هوية ابن رشد تمثل اشكالية بالمعنى المحقيقى، وأنا هنا أضع النقط على الحروف من خلال ما أثير من أن هذه القضية قد وقعت بين التهوين والتهويل ، فالى الذين استكثروا أن تنطوى هذه القضية على اشكالية أسالهم : لماذا اذن اجتمعتم ؟ فلو لم تكن لابن رشد هوية ولم لم يكن له انتماء لما بقيت فلسفته حتى وقتنا هذا ، وصعوبة هذه القضية تكمن فى أننا نناقش بعض القضايا من منطلق « اما ، أو » وكأن المسالة لا تحتمل الطرفين معا ،

والسؤال اذن : لماذا لا نجمع بين العربية والاسلامية فى فلسفة ابن رشد ، فابن رشد فيلسوف عربى اسلامى ، ولو قدر له أن يبعث الآن وسئل : هل أنت عربى فهل يرفض كونه عسربيا ؟ واذا سسئل : هل أنت مسلم فهل يرفض كونه مسلما ؟ بيد أن المسألة الأخطر فى تصورى تكمن فيما تثيره هذه القضية من تداعيات وهى قضية الانتماء والاصالة والمحافظة على ثقافتنا وهويتنا ،

منى ابو زيد : مدرس الفلسفة بآداب طنطا

ان البحوث المقدمة فى هذه النسدوة ، لم تكن تقييما وانما كانت نقدا ، فثمة نقد لم يتجاوز غلاف الكتاب وثمة نقد آخر استند الى ابحاث محددة لم تتفق مع رؤيته فنقدها ، أما باقى الابحاث فقد سقطت من

الحسبان • أما عن الاشكالية الأولى لهذه الندوة فأخشى أن تدخلنا فى مناقشة قضايا زائفة وقع فيها السابقون فى الفكر الاسلامى مثل قضية الصفات الالهية وقضية خلق القرآن • يبقى بعد ذلك أن القضية الهامة التى يمكن أن نفيد منها هى : ماذا نحتاج من ابن رشد فى عصرنا ؟

عبد المعطى بيومى : استاذ العقيدة والفلسفة بجامعة الازهر :

ان الاشكالية الأولى ليست اشكالية زائفة فيما اعتقد ، وانما هى اشكالية حقيقية لسبب بسيط وهو أنها تتصل بتحديد هويتنا : هل نحن عرب أم نحن اسلاميون ؟ وأنا لا أقول مسلمون · فاسلميون تعنى الحضارة الاسلامية التى استوعبت في تسامح كل الحضارات التى دخل عليها الاسلام · ولذلك نحن محتاجون الى الاتفاق ، في هذه الندوة ، على الهوية انطلاقا من ابن رشد ، لأن ابن رشد ، في تقديرى ، يصلح أن يكون نموذجا للمسلم الذي يفرق بين التفكير الفلسفى والتفكير الدينى ·

التفكير الفلسفى يقوم على حرية العقل وعدم ارتباطه بأى مؤثر خارجى أيا كان بحيث لا تكون هناك سلطة الا للعقل • ومن ثم فالتفكير الفلسفى يختلف عن التفكير الدينى بأبواعه ( علم الكلام – التصوف – أصول الفقه - الفقه • الخ ) من حيث أنه مرتبط بالنصوص • ينطلق منها ويدور حولها ويرجع اليها وان استخدم العقل فهو عقل مرتبط بالنصوص الدينية لا ينفك عنها •

اذن نقطة البدء عند الفيلسوف: العقل •

ونقطة البدء عند الفكر الديني : الدين •

وقد اهتم الفلاسفة المحدثون بتأكيد هذا المنهج الفلسفى وأبرزهم ديكارت الذى جعل القاعدة الأولى فى منهجه « ان لا أسلم شيئا الا أن أعلم أنه حق » •

اذا كان هذا المنهجالعام هو الذى يحدد قواعد التفكير الفلسفى وأهم خصائصه لدى الفلاسفة جميعا بوصفهم فلاسفة فقط فان الذى يحدد هوية الفيلسوف بعد ذلك هو ماذا يعمل بعد ذلك ؟ • هل يكتفى بنتائج فكره

الفلسفى الحر ويعتبره « سلطة مثالية » فوق الدين والتراث والاعراف والتقاليد ويعمل بمقتضى هذا الفكر الحر ولا يعتمد سواه ·

وحينئذ يكتسب الفيلسوف هويته من حريته • فهو بهدده المثابة فيلسوف عام ، أو فيلسوف انسانى ، لانه منطلق من محض انسانيته ، أو من عموم فكره •

لكن بعض الفلاسفة لا يكتفى بالنتائج التى يتوصل اليها بعقله الحر بل يمضى خطوة أخرى وربما قدما فى مقارنة هذه النتائج التى حصل عليها بعقله مع عقائد الدين أو مقررات المجتمع فتكسب فلسفته هوية جديدة اضافية .

فاذا قارن الفيلسوف نتائج تفكيره مع حقائق الاسلام كانت فلسفته اسلامية ، واذا قارن مع عقائد المسيحية كانت فلسفته مسيحية ، واذا قارن مع عقائد اليهودية كانت فلسفته يهودية ،

ومن ثم فمثل هذا الفيلسوف يرتبط بالدين في نهاية المطاف الا أن الذي يجعل تفكيره مع ذلك تفكيرا فلسفيا لم يفقد خصائص التفكير الفلسفي الحر أنه حر في بداية بناء مذهبه الفلسفي وفي الوصول الي نتائجه الأولى ، فهو يوفق بين فكره الفلسفي المخالص ودينه مما يجعله ذا هوية فلسفية مصطبغة بالهوية الدينية فكانه يدور في دائرتين ، دائرة الفلسفة التي تقع في نهاية المطاف داخل دائرة الدين أو داخل الدائرة الأوسع التي اختار الفيلسوف المطابقة والتوفيق بينها وبين نتائج فلسفته الخاصة وبذلك يكون الفيلسوف ذا هوية مزدوجة : هوية الفلسفة وهوية الدين أو الجنس أو الامة ،

يبقى بعد ذلك تحديد هوية ابن رشد تأسيسا على ما سبق ومن ثم فلكى نحدد هويته علينا أن نتبين منهجه وعناصر فكره ليكون حكمنا بتحديد هذه الهوية حكما نابعا من عمل الفيلسوف نفسه وانتمائه الأساسى وبالرجوع الى منهجه نجده يعلى من قصدر النظر العقلى والبرهان العقلى و كما أن عناصر فكره الاساسية تقصوم على دعامتين أساسيتين هما: الفلسفة الارسطية والاسلام، ويهدف من ذلك الى التوفيق

بين الاسلام وهذه الفلسفة • فالاسلام هو جوهر فكر ابن رشد باعتبارين : باعتبار أنه يمثل مرجعه في البحث الفلسفي ، وباعتبار آخر هو ان الاسلام ، عنده ، كان النموذج المثالي الذي تجــري المطابقة بينه وبين الفكر الارسطى •

فلم يكن الاسلام اذن هو العنصر المؤثر فقط بل كان هو المرجع النهائى الذى يجب أن يرجع اليه ويقيس به كل مايحصل عليه من نتائج٠

حتى التفلسف ذاته \_ أو بعبارة أخرى \_ النظر العقلى ، فاننا رأينا ابن رشد يبحث فى حكمه الشرعى أو حكم الاشتغال به من الناحية الشرعية كرجل عمل بالقضاء حتى وصل الى درجة قاضى القضاة .

فهو فى أول مقدمة كتابه « فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال » يقول بعد حمد الله والصلاة على محمد عبده المطهر المصطفى ورسوله: \_

« فان الغرض من هذا القول: أن نفحص على جهة النظر الشرعى، هل النظر في الفلسفة وعلوم المنطق مباح بالشرع أو محظور أم مأمور به أما على جهة الندب، وأما على جهة الوجوب •

فنقول: ان كان فعل الفلسفة ليس شيئا أكثـر من النظـر فى الموجودات واعتبارها من جهة دلالتها على الصانع ـ أعنى من جهة ماهى مصنوعات ـ فان الموجودات انما تدل على الصانع لمعرفة صنعتها وأنه كلما كانت المعرفة بصنعتها أتم كانت المعـرفة بالصانع أتم وكان الشرع قد ندب الى اعتبار الموجودات وحث على ذلك ، فبين أن ما يدل عليه هذا الاسم اما واجب بالشرع واما مندوب اليه ٠

فأما أن الشرع دعا الى اعتبار الموجودات بالعقل ، وتطلب معرفتها به فذلك بين فى غير ما آية من كتاب الله ـ تبارك وتعالى ـ مثل قوله « فاعتبروا يا أولى الألباب » وهذا نص على وجوب استعمال القياس العقلى ، أو العقلى والشرعى معا .

الى أن يقول « واذا تقرر أن الشرع قد أوجب النظر بالعقل فى الموجودات واعتبارها ، وكان الاعتبار ليس شيئا أكثر من استنباط المجهول من المعلوم واستخراجه منه وهذا هيو القياس أو بالقياس فواجب أن نجعل نظرنا فى الموجودات بالقياس العقلى .

بل ينتهى ابن رشد الى القول « فقد تبين من هذا أن النظر فى كتب القدماء ـ يعنى الفلسفة وغيرها ـ واجب بالشرع وأنه من نهى عن النظر فيها من كان أهلا للنظر فيها فقد صد الناس عن الباب الذى دعا الشرع منه الناس الى معرفة الله ٠

كان الاسلام اذن هوية الفيلسوف الاساسية التى كان عليه باستمرار أن يرجع اليه بنتائج أبحاثه الفلسفية وآرائه التى ينتهى اليها مما يحصله من أرسطو أو من غيره ليرى المطابقة أو التوفيق بين ما يقول به الاسلام وما يراه هو أو غيره من الفلاسفة وكان يفعل ذلك فى أنتماء اسلامى ظاهر ومقال .

على أن البحث فى هوية الفيلسوف ابن رشد يجرنا الى البحث عن الهوية الاسلامية للفلسفة التى جعلت هدفها التوفيق بين الاسلام والفلسفة اليونانية كما تجلت فى فكر كل من الكندى والفارابي وابن سينا •

وكما نرى فان الهوية الاسلامية كما تنطبق على فكر ابن رشد فهى تنطبق على فكر هؤلاء جميعا لانهم من مشكاة واحدة وساروا على هدف فكرى واحسد •

أما القول بهوية عربية لابن رشد أو لغيره من هؤلاء الفلاسفة انما يدفع اليه ـ في الأغلب الاعم ـ أحد الدوافع الآتية :

اما اعتبار اللغة العربية التي كتبت بها أبحاث هؤلاء • واما اعتبار المجنس العربي والتعصب له • واما البعد عن نسبة شيء من الفلسفة الى الاسلام •

وكل هذه الدوافع لا تجوز في منطق العلم •

من هنا ولاسباب كثيرة أخرى نرى الهوية الاسلامية لهذا النوع من النشاط الفلسفى ، من هذه الاسباب :

أن كونها اسلامية لا ينفى عنها كونها عربية •

لأن هذه الهوية شاملة لكل ما كتب بالعربية وغيرها مما دار حول الاسلام من علوم ولكل الكاتبين في هذه الفلسفة من عرب وعجم وهي شاملة أيضا لما كتبه الفلاسفة غير المسلمين من الوان الفكر التي دارت حول الاسلام وفلسفته • ثم ان الاسلام يشكل في هذه الفلسفة لا العنصر المؤثر فقط أو نظام الدولة ، وانما كان الاسلام هو المكون الرئيسي من مكونات هذه الفلسفة • ألم تتكون من الاسسسلام ، والتفكير اليوناني وعناصره وبعض نظرياته •

وكون اللغة العربية هي أداة التعبير لهذه الفلسفة فلولا الاسللم لا كانت هذه اللغة هي لغة العلم للفلاسفة ٠

واذا كان من سموها بفلسفة عربية يعتمدون على أن العسروبة حضارة ، فان الأولى أن تسمى فلسفة اسلامية لأن جوهر هذه الحضارة العربية ـ كما يسمونها ـ هو الاسلام : ولولا الاسلام ما وجدت هسذه الحضارة وهذه الفلسفة فكيف تسمى الحضارة أو الفلسفة باداة التعبير فيها دون أن نسميها بجوهرها نفسه .

ان البجنس العربى واللغة العربية كانا موجودين قبل ظهور الاسلام فهل كان ثمة فلسفة عربية ؟ اللهم الا خطرات أخلاقية لا تصل الى كونها بناء فلسفيا أو تصورا للوجود ٠٠ لله والعالم والانسان ٠

ان انتاج الفلاسفة المسلمين - من الكندى الى ابنرشد ومن بعدهما - مسبب عن الاسلام ، ولولا الاسلام لما وجد هذا الانتاج الفلسفى فلا يصح اطلاق اسم عليه غير الاسلام ،

كان من الممكن أن توجد ترجمة عربية للفلسفة اليونانية مجرد ترجمة ، لكن الاسلام أعطى هذه الفلسفة بعدا جديدا ومنحها طابعها الاساسى الذى تميزت به عن الفلسفة اليونانية وغيرها من الفلسفات الأخرى فأولى بها أن تسمى بهويتها الاساسية « فلسفة اسلامية » ،

#### حسان حنفي :

ان الاشكالية الأولى نشأت فى الاستشراق فى القرن التاسع عشر ووقتها كانت أوربا تمر بعصر القوميات فكانت هناك القومية الألمانية والقومية الايطالية وجاء المستشرقون من ألمانيا وروسيا محملين بهذه النعرة القومية ولهذا فانهم عندما درسوا الشرق درسوه من منظور قومى وسموا الفلسفة « فلسفة عربية » •

وفى بداية هذا القرن ، أى بداية سقوط الخلافة العثمانية ، نشا الصراع بين العرب والاتراك وبدأت حركة القومية العربية ومعها ظهر مستشرقون يدعون الى فلسفة عربية فى مواجهة الفلسفة التركية ، ثم نشأت بعد ذلك حركة اسلامية بقيادة الافغانى ومصر الفتاة وبعض الاحزاب الوطنية فى العالم العربى ، وراح نصارى الشام يدعون الى فلسفة عربية حتى لا يشعروا بانهم قد ضاعوا وسط الامة الاسالمية ، ونشأ ما يسمى بالاقليات فى العالم العربى فقيل « نقد العقل العربى » وقيل « الفلسفة العربية » ، ويكتب كل من محمد أركون ومحمد عابد الجابرى عن العقل العربي وعن الفلسفة العربية وهما من البربر والعرب بالنسبة اليهما شيء آخر ، أى أنهما ينسيان موضوع بحثهما وهو العرب ،

هذه نقطة أما النقطة الثانية فخاصة بعصر الترجمة الأول • فى هذا العصر كان المترجمون العرب نصارى دينا ولكنهم كانوا عربا لغة ومسلمين ثقافة • فعندما كان يترجم حنين بن اسحاق اللفظة اليونانية التى تعنى « آلهة » لم يكن يترجمها بالجمع لانه يعيش فى ثقافة اسلامية وآلهة بالجمع غير مقبولة فى هذه الثقافة فترجم الآلهة بالملائكة لأن الملائكة بالجمع مقبولة فى هذه الثقافة • صحيح أن الترجمات عن السريانية واليونانية كانت ركيكة ولكن هذا أفضل لأن الابداع الفلسفي الاسلامى تمركز حول ايجاد مصطلح عربى مواز للمصطلح اليونانى • ولهذا فأنا أرى أن هذه الترجمات أفضل من ترجمة لطفى السيد لانه كان يترجم عن الفرنسية والانجليزية ولا يمارس عملية نحت مصطلح عربى • فهو ينقل عن الثقافة الغربية ترويجا لها وليس لنحت مصطلح عصربى •

وأغلب الظن أن الاشكالية الأولى التى تدور عليها الندوة قد بدأت مع الفكر العربى المعاصر حيث حركة القوميين العرب وحركة القومية العربية وكان هذا السؤال: هل نحن نعيش في فكر اسلامى معاصر أم فكر عربى معاصر ؟

وهذه هى النقطة الثانية أما النقطة الثالثة فخاصة بنشأة العلوم الاسلامية • وقد ظلم سعيد مراد المسلمين القدماء • فقد نشأت كل العلوم الاسلامية باستثناء علوم الحكمة قبل عصر الترجمة • وبعد عصر الترجمة جاءت الثقافة اليونانية وهى ثقافة واحدة وحاول الكندى أن يجمع بين علم الكلام وهذه الثقافة الوافدة فظهر له الجديد من الفكر الذى يعتمد على العقل أكثر مما يعتمد على النقل •

### فيصل بدير (أستاذ بآداب عين شمس)

أحسب أن تحديد الحوار من خلال اشكاليتين فحسب تحديد قهد جانبه قدر كبير من الصواب • لأن هناك محاور أخرى كان ينبغي التركيز عليها بحكم أنها اشكالات حية ومعاشة الآن وتفرض نفسها علينا ٠ من هذه الاشكالات مشكلة الحرية في فلسفة ابن رشد وما يرتبط بها من حديث عن آراء ابن رشد السياسية أو بتعبير آخر فلسفة ابن رشد السياسية ، والى أي حد يمكن معالجة فكرنا السياسي الآن من خلال الطرح الرشدي للمشكلة • كذلك كان ينبغي التأكيد على الاتجاه العقلي الذي قيل ان ابن رشد ، وحده ، قد تزعمه وبين الاتجاهات الأخرى سواء كانت كلامية أو صوفية أو فقهية ، والتي يبدو - كما يرى البعض - انها في موقع مضاد للاتجاه العقلي • ثم هل صحيح أن ثمة قطيعة بين الفلسفة في المغرب الاسلامي وبين الفلسفة الاسلامية في المشرق لدرجة أن عدت هذه الأخيرة فلسفة اشراقية توفيقية بينما الأخرى عقلية ٠٠٠ الخ ثم هــل صحيح أن أبن رشد نسيج وحده أم أنه أبن عصره وأنه في نهاية المطاف تعبير عن لحظة تاريخية محدودة سبقته اليها الحركات الفكرية الكبرى في المشرق الاسلامي ، ومن ثم فإن المحجة ماسة إلى توضيح الصلة بين ابن رشد وبین المتکلمین والفقهاء،والی ای حد نجح ابن رشد فی أن یکون نسقا فلسفيا مستقلا حتى بدا أنه لم بتأثر بالسابقين عليه والمعاصرين له بل بدا على العكس: خصما لدودا ٠٠٠ ثم هل يمكن بلورة الاتجهاه الرشدى والخروج منه الى رؤية اقتصادية تضع « رأس المال » فى اطار عقلى يكون متسقا مع فلسفة الاسلام فى هذا الصدد ٠٠٠ كذلك كان ينبغى التركيز على الفصل ما بين الاراء التى قالها ابن رشد كشارح لارسطو وبين آرائه هو الخاصة • ويرتبط بذلك تحديد المقصود بالاتجاه العقلى ، لان الفلسفة هى فى النهاية اعمال العقل ٠٠ ومع هذا فثمة فلسفات ( عقلية ) متباينة • ومن ثم فان السؤال هو : أى لون من ألوان الاتجاه العقلى فى الفلسفة كان يتبناه ابن رشد • ٠ هناك اذن محاور كثيرة وهامة كان ينبغى التركيز عليها دون قصر هذه الدراسة على اثارة محورين فحسب •

على كل حال فانى أحسب أن تحديد الحوار من خلال اشكاليتين هما: تحديد هوية ابن رشد أهو فيلسوف عربى أم اسلامى أم اسلامى عربى واشكالية الاتجاه العقلانى تحديد له مغزاه ودلالته التى سوف نقف عندها ، لأننى أرى أن هذين الاشكالبين هما وجهان لعملة واحدة وهى الاسلام والعقلانية ، لأن هوية ابن رشد العربية المدونة على غلاف الكتاب تؤدى في عرف القائلين بها الى العقلانية ، ومن ثم فان العقلانية هي الوجه الآخر لعربية ابن رشد ، وهذا معناه ـ على الجانب الآخر ـ ربط التفكير اللاعقلاني بالاسلام ممثلا في المفكرين الآخرين سواء كانوا متكلمين أو فقهاء أو صوفية ، ، وهذا هو ما حاولت بعض المقالات التي يتضمنها هذا العمل التأكيد عليه والترويج له ،

وسوف تدور مناقشتی فی هذا الصدد علی ما کتبه مسراد وهبه تحت عنوان « مفارقة ابن رشد » وما کتبه عاطف العراقی سواء فی تصدیره للکتاب أم فی مقاله « ابن رشد وفکرنا العسربی المعاصر » لا لان مقالتیهما أهم المقالات الموجودة بالکتاب ولکن لانهما تمثلان اتجاها واحدا نحسب أن الصواب جانبهما کثیرا سواء فی قراءة ابن رشد أو فی قراءة التراث الاسلامی .

اما سائر المقالات الأخرى فانها تقدم رؤية لجوانب ابن رشد المتبايند وكلها لا تخرج عن كون ابن رشد فيلسوفا اسلاميا معتدلا رفع لواء العفل دون ان يضحى بالنقل •

اما بشان الحديث عن « هوية » ابن رشد فأحسب آن البحث عن هذه الهوية الآن وبعد مئات السنين – وان كان أمرا أضحى في ذمة التاريخ – الا أن احياءه يجعل المرء يتساءل : ما أهمية أن يطلق على ابن رشد أنه فيلسوف عربي أو اسلامي أو عربي اسلامي ؟ هل سنعير هذه التسمية الآن من حقيقة ماكتبه ابن رشد ، ومن أثره في تاريح الفلسفة ؟ لماذا نسعى الآن الى الفصل بين ما هو عربي وما هو اسلامي ؟ لماذا احياء الحديث الآن عن الاسلام والقوميات ؟

ان ابن رشد ما كان يمكن أن يكتب ما كتب بغير مظلة الاسلام ، ومن ثم بغير السابقين عليه من فقهاء وعلماء كلام وفلاسفة ، لقد بدل الاسلام القبائل العربية رأسا على عقب وجعل من العرب أمة متحضرة ، فالحضارة التى طرأت على العرب بعد الاسلام ، سواء فى المشرق أو المغرب ، لا يمكن أن ترد الا أنى الاسلام ، بغض النظر عن هوية المنتمين اليها أو الداعين لها ، وسواء كانوا مسلمين أو غير مسلمين فانها ترد فى النهاية الى الاسلام ، لأن قصر الفلسفة على الجنس العربي فقط من شأنه أن يتجافى مع الواقع ومن شأنه أن يخرج كل حكماء الاسلام خارج دائرة الفلسفة الاسلامية اللهم الا الكندى ،

أضف الى ذلك أن اعمال ابن رشد التى تجعله مؤلفا قبل أن يكون شارحا مثل: الكشف عن مناهج الأدلة ، فصل المقال ، شرح عقيدة الامام المهدى ، مسألة فى أن الله تبارك وتعالى يعلم بالجزئيات ،كتاب المقدمات فى الفقه ، اختصار المستصفى ، بداية المجتهد ٠٠٠ كلها لا يمكن أن تفهم الا على ضوء كونه فيلسوفا اسلاميا قبسل أن يكون عسربيا شارحا فلسفة أرسطو ٠

لذلك نحن نرى أن ابن رشد فيلسوف اسلامى فى المقام الأول وان فلسفته اسلامية لا عربية • ولا يقلل من شأن هذه التسمية أنه قد قال

ببعض الآراء التى كانت موضع اختلاف من المسلمين لان هذا الاختلاف أمر وارد ومشروع وموجود فى كل الديانات والفلسفات ·

مرفت بالى ( استاذ مساعد باداب الزقازيق )

ان الخلاف حول ما اذا كانت فلسفة اسلامية أو فلسفة عربية يمكن أن يحسم على هذا النحو:

أولا: تسمية فلسفة المشرق والمغرب باسم « الفلسفة العربية » لأن هذه الفلسفة نتاج فكر فلسفى قدمه فلاسفة ينتسبون الى الحضارة العربية وهم فى نفس الوقت مسلمون •

ثانيا: قصر تسمية « الفلسفة الاسلامية » على مجالات ثلاثة تبحث في علوم ثلاثة هي علم الكلام وعلم الفغه وعلم التصوف وحجتى في ذلك أن قصر الفلسفة الاسلامية على هذه العلوم الثلاثة يجنبنا كثيرا من الاشكاليات لأن هذه العلوم تتناول قضايا دينية برؤية فلسفية تتفق والدين الاسلامي و ثم ان ضم علم الفقه الى مجال الفلسفة الاسلامية ينطوى على فائدة كبيرة ، اذ هو غذاء يفتقده طلاب كليات الآداب والحرمان منه قد يكون من أسباب توليد ظاهرة التطهرف والارهاب و

أختم فأقول أن مصطلح « فلسفة عربية » يسمح للفيلسوف المسلم أن يقدم لنا فلسفة تتفق مع الدين أو تتفق مع المصادر الفلسفية التى استقى منها أفكاره ، وهي مصادر يونانية في الأغلب الأعم .

كمال دسموقى : مقرر لجنة العلوم الفلسفية والاجتماعية بمجمع اللغة العربية .

لقد تفجرت الخلافات ، فى هذه الندوة ، حول ما اذا كانت فلسفة ابن رشد عربية أم اسلامية ، ومدى صحة وصف الابحاث ولقب المشرف على اصدار الكتاب بالعربية حينا والاسلامية حينا آخر ، كما أثيرت قضايا أساسية حول ما اذا كان ثمة تناقض بين ماهو عربى وماهو اسلامي لا يزال قائما منذ الحضارة العربية الاسلامية لم يرفع بعد وتتوارثه الثقافات المتجددة بالنظر الى وجود مفكرين غير مسلمين ( نصارى

ويهود ومجوسيين وصابئة ) ومفكرين من الفرس والاتراك والتتار ليسوا عربا ( باعتبار الدين والجنس على الترتيب ) ٠٠٠ أو هل الاشكالية قديمة منذ المستشرقين في القرن التاسع عشر لأغراض في نفوسهم فات أوانها وانتهت أم هي لاتزال تتجدد اليوم أكثر ضراوة فلابد من ربطها بالحاضر ممثلة في فلسفة ابن رشد ؟ هل القضية زائفة وأنها قد حسمت بخصوصية العروبة داخل عالمية الاسلام بحيث لا يظل يقوم تناقض بين ماهو عربي وماهو اسلامي ؟

لكن يظل الخلاف قائما حول ضرورة التفرقة بين ما هو عربى وما هو اسلامي بدعوى أن اهمال هذا الفرق هو سبب مشاكلنا الآن حيث يثور الخلاف بين المكمة والشريعة وعلاقة القياس والاجماع في أصول الفقه الاسلامي بمنطق أرسطو اليوناني - الى حد الاتهام بالقول بدين عربى وفلسفة اسلامية ، وتكفير التفكير في تاويل التنزيل ، واعمال العقل في النقل ، وازدواجية الظاهـر مع الباطن بين الحقيقتين عن تقية لا عن تقسوى • ويستمر خلط الأوراق في عروبة الفلسفة الاسلامية الى حد التساؤل عما اذا كانت الفلسفة الاسلامية المشرقية بيانية عرفانية كامتداد لعلم الكلام والمغاربية عقلية برهانية كامتداد للمنطق والرياضيات • ويندد أحد المتحاورين باستعمال عقلانية وعروبة ابن رشد استعمالا سياسيا اعلاميا ربما يتطلبه واقع العصر مهما يكن أن ابن رشد الفيلسوف العربى رائد العقلانية في الفكر المسيحي ذاته كان الممهد للنهضة الأوربية الحديثة ، وأنه لو لم يؤخذ كمفكر عربي ( لا اسلامي ) نقلت اعماله الى اللاتينية ما كان للغرب المسيحى أن يتقبله ويستنهض بعقلانية فكره المنطقى الارستطالي التقدم العلمي المنهجي وتوالي الكشوف والمخترعات ـ مما نحن أولى به الآن في استعادة حضارتنا وهذه بضاعتنا ردت الينا •

وما لنا أن لا ناخذ فى مشروع ثقافى نستنهض به أمتنا العسربية ( سواء بحركة تجديد أو اصلاح ، تحسديث أو تنوير ، عقسلانية أو علمانية . ٠٠٠ ) بعقلانية التأويل والبرهان ومنهجية الأدلة ( الخطابى والجدلى والبرهانى ) اللتين أعملهما ابن رشد فى ( تعريب ) ثلاثة

مجالات : اهتمامه بالطب والفقه والفلسفة كفكر اسلامى وعلوم عقل ونقل وحكمة وشريعة ( المهية ) لا تتعارض ولا تفقد اتجاهها نحو مقصدها الواحد الذي منحه الله للبشرية وهو العقل ( حامد طاهر : ابن رشد \_ هبوية عربية ، أم اسلامية ، ورقة عمل مقدمة للندوة ) - مما انتهى بها الى المعالمية كحضارة اسلامية ؟ وكيف لنا أن نسترد حضارتنا هذه باسفاط هويتها العربية والتركيز على طابعها الاسلامي في عالم يموج بالصراعات الطائفية والمذهبية الدينية داخل الدول الاسلامية ذاتها باكثر مما هو بينها وبين الأديان الآخرى ؟ اذ يسهود الاسلام السياسي الكثير من إلمجتمعات الاسلامية وهو يجاهد لاحلال السلطة الدينية بالحق الالهى آو الامامي وإقامة الدولة الثيوقراطية محمل السلطات الدنيوية والدول الديمقراطية ٠٠٠ بالعنف والتطرف المؤديين الى مناوأة النظم الحاكمة في حلقة مفرغة من سفك الدماء لا تتوقف بالدعسوة الى الحسوار مع المعتدلين لاشراكهم في السلطة أو استتابة الارهابيين المحتجزين بالمعتقلات الذين كفروا بالمجتمع واستباحوا دم رموزه المحاكمة والجماعات الاسلامية المتشددة أو الأصولية \_ كما تتلطف في تسميتها الاذاعات الاجنبية \_ عبء على : حكومات بلادها الاسلامية ( التي تتعاهد على تبادل تسليمهم ومحاكمتهم ومداهمتهم وقتلهم ٠٠٠ ) باكثر مما هي خطر على غير المسلمين والاجانب من العاملين والسائمين داخــل وخارج كل بلدان العيالم .

وكما تحل لعنة الفلاسفة ( وهم يتنابذون بالألقاب ) بالأصولية هكذا ، تحل بمقابلها الذي هو العلمانية ، وهي ـ سواء بكسر العين ـ تدعـو لفصل السلطة الروحية عن السلطة السياسية للدولة ، وتنادى في التعليم بقبول جميع التلاميذ بمختلف دياناتهم ، والامتناع عن تفضيل عقيدة على أخرى ، أو بفتح العرين قوامها التفرقة بين الديني والدنيوي ، بين التعاليم الكهنوتية اللاهوتية المحافظة والتفكير العقلي العلمي الذي يتخذ من تعليم قوانين العلوم ونظرياتها الطريق الى التحرر من السلطات الدينية والسياسية كليهما ابتغاء التجديد والاصلاح في الثقافة والاجتماع ، وهي مقابل أيضا الغنوصية ـ سواء

التى تجمع بالتلفيق - اذ لا يمكن النوهيق - بين الدين والفلسفة على أساس حجب المعرفة الدينية عن عامة المسلمين ( الجام العوام عن عدم الكلام ) ليستأثر بها الراسخون في العلم ( منذ القرون الاولى للمسيحية والاسلام ) اتقاء استعداء الدين الرسمى للدولة أو المذهب الديني للحاكم - بما يشبه المذاهب السرية في المعتقدات الباطنية بوحدة الوجود التى تجعل ماهية الله باطنة في العسام - مما يخفي التطعم بافكار اشراقية تربط العلم الحضوري للذات العسارفة بجواهرنورانية لها فيوضات عقلية (كالافلوطينية المحدثة التي تقول بصدور الكثرة عن الواحد بنوع من الفيض ) ، أو تعاليم مشرقية مانوية تدعو للتوفيق بين المسيحية وديانة زرادشت المثنوية في لنور والظلمة ، أو مزدكية ، أو مجوسية ، أو صابئة يشهدون أن لا أله الا الله ثم يعبدون الكواكب باعتبار مجوسية ، أو صابئة يشهدون أن لا أله الا الله ثم يعبدون الكواكب باعتبار أن الله جعلها قبلة للدعاء ، وفوض تدبير أمر العالم اليها - حيث لا عمل لهم ولا نبي ولا كتاب ( وأن قرأوا الزبور وعبدوا الملائكة ) ولا شريعة لهم يعملون بها وهم يعبدون الله ، وينظرة التوحيد التي يعرفونها لم يحدثوا كفرا - كما تقول الكتابات الاسلامية في الملل والاهواء والنحل ،

أى هذه الفلسفات الاسلامية اذن الذى يمكن اتخاذه أساس مشروع ثقافى قومى يحقق وحدة الفكر العربى غير عقلانية ابن رشد بصرف النظر عن عروبة أو اسلامية الفيلسوف والفلسفة ككل أو مع التسليم بالجمع بينهما دون تطابق الدائرتين ؟ وكيف لنا أن لا نستخلص وحدة لغة الفكر من خلال كثرة تنوعات مذاهب الفكر لتتحقق لنا الهوية الذاتية والطابع القومى للمشروع الثقافى الذى يلائم المتغيرات الدولية المعاصرة وندخل به النظام العالمي الجديد شركاء أندادا ذوى حضارة تالدة وطريفة مهما اختلفنا حول تسمية حركتنا المصيرية تجديدا أو اصلاحا ، تحديثا او تنويرا ؟ وان يكن لابن رشد جانباه العقلي والفقهي باتصال أو انفصال الحكمة والشريعة كليهما في شخصه كفيلسوف عربي مسلم هو رصيد فكرنا العربي الاسلامي وأحد رموز فلسفتنا العقلانية الرائدة ؛ فما الذي يمنع العربي الاسلامي وأحد رموز فلسفتنا العقلانية الرائدة ؛ فما الذي يمنع من التعامل بأحد وجهي العملة الذي يصلح آخر الزمان لاسترداد تفوقنا بما صلح به أول الزمان ح وجه عروبة اللغة في اسلامية الفكر ؟

#### مسراد وهبسه:

عن الاشكالية الاولى اعتقد ان فول فتح الله خليف بان ليس تمه اشكالية لان مسالة هل الفلسفة الاسلامية هى اسلامية ام عربية مسالة محسومة لصالح انها فلسفة اسلامية ٠٠ هذا القول ليس محسوما ٠ فعاطف العراقى يتبنى القول بان الفلسفة الاسلامية ليست كذلك وانما هى فلسفة عربية ٠ ولجنة الفلسفة ، فى مجمع اللغه العربية ، منشغلة الان باعداد معجم عنوانه « معجم مصطلحات الفلسفة العربية » ٠

وحتى لو قلنا مصطلح فلسفة اسلامية فان ابن رشد ليس مقبولا في هذا الاطار ، فموقعه اما خارج هذا الاطار واما أنه هامشي واما أن فلسفته ترف عقلى لم تؤثر في الفلسفة الاسلامية ، ثم انه من الملاحظ أن بعد تكفير ابن رشد لم نعد فادرين على القول بان لدينا فلاسفة اسلاميين حتى أيامنا هذه ،

آما قول حامد طاهر بان الفلسفة ، عند ابن رشد ، هى المنطق فهذا أيضا قول فى حاجة الى مراجعة ، لأن فلسفته تتجاوز المنطق الى الميتافزيقا ، فابن رشد يتناول مسائل ميتافزيقية سببق أن أجاب عنها بالنفى أبو حامد الغزالى ، وهذه المسائل ثلاث : قدم العالم والعناية الالهية ، ووحدة العقل ، وفى تقديرى أنه بسبب هيمنة الغزالى على المشرق العربى وبداية همينته على المغسرب العربى ارتاى ابن رشد ضرورة تأليف كتاب يهاجم فيه ادعاءات الغزالى ، فألف كتاب «فصل المقال ، ، » ثم أصدر كتاب « مناهج الأدلة ، ، » ، وفى هذا الكتاب أشار ابن رشد الى الكتاب السابق ، ولم يشر الى « كتاب تهافت التهافت » ومعنى ذلك أنه قد أصدر هذا الكتاب بعد صدور الكتابين سالفى الذكر ومعنى ذلك أيضا أن ابن رشد لم يكن مقتبعا بكفاية هذين الكتابين اللذين ومعنى ذلك أيضا أن ابن رشد لم يكن مقتبعا بكفاية هذين الكتابين اللذين أنفهما لمقاومة أفكار الغزالى فألف هذا الكتاب الضخم « تهافت التهافت» .

وقد لاحظ ابن رشد أن المناخ، فالعالم الاسلامى، معبا بتكفير الفلاسفة بفضل تأثير الغزالى فارتاى أن يكون من المفيد التمييز بين الراسخين في العلم والجمهور واستند الى المنطق في هذا التمييز في حديثه عن

الفرق بين القياس والاستقراء من حيث أن اعمال الاستقراء من شان الجمهور لان الاستقراء أساسه حسى والجمهور يقنع بما هو حسى ولا يتجاوزه أما القياس أو البرهان العفلى فهو من اختصاص الراسخين في العلم لانه يستند الى الكليات ومن هذه الزاوية فان ابن رشد يغلط الغزالى لانه يخلط في عرض الافكار بين ما ينبغى أن يكون للجمهور وما ينبغى أن يكون للراسخين في العلم •

أما قول فؤاد زكريا بأننى قلت « ان المترجمين كانوا مسيحيين فكيف ندخلهم فى الفلسفة الاسلامية » · فانا لم أقل ان المترجمين كانوا مسيحيين وانما قلت ـ نقلا عن محمود الخضيرى ـ لماذا التراجمة من غير المسلمين ؟ » وقوله من غير المسلمين يشمل المسيحى والصابئى والاسرائيلى والمجوسى ·

وبعد طرح سؤال محمود الخضيرى: لمساذا التراجمة من غير المسلمين ؟ حاولت البحث عن الجواب عند على سامى النشار وأحمد فؤاد الاهوانى ودى بور · وكان المنطقى مناقشة أفكار هؤلاء لانها جاءت بعد طرح السؤال مباشرة ·

وأما عن قول فؤاد زكريا بأنه يأسف لأننى لم استخدم كلمة الفلسفة الاسلامية الا بالمعنى الدينى فقط · فهذا الاسف يوجه الى على سامى النشار ، وهو الذى قال ولست أنا ، أن الفلسفة الاسلامية هى علم الكلام فقط ، بل هى الاشعرية على التخصيص اذ هى آخر ما وصل اليه العقل الاسلامى الناطق باسم القرآن والسنة ·

# الاشكالية الثانية

حسن الشافعي: استاذ بكلية دار العلوم

أظن أن عقد ندوة تتناول عملا فكريا حول موضوع هام كهذا ليس أمرا غريبا ولا ينبغى أن يواجه بحساسية كالتى واجهناها بالأمس حتى أنها سميت بالمعارك •

وأظن أيضا أن هذا التقليد قديم في ثقافتنا ، وأن هناك ما كان يسمى بالمحاكمات مثل المحاكمات التي كانت بين فخر الدين الرازي ونصير الدين الطوسى حول شرح الاشارات والتنبيهات ، وهناك أيضا المحاكمات بين « تهافت الفلاسفة » للعسرالي و « تهافت التهافت » لابن رشد ، وهناك أيضا محاكمات أدبية أو ما أطلق عليه لفظ الوساطة بين المتنبي وخصومه ،

أقول اذن ان عقد مثل هذه الندوة ليس أمرا جديدا ولا مسيئا ، بل ان العمل الفكرى أو الأدبى عندما يمر بلا تعليق أو بلا اهتمام يكون مسيئا الى هذا العمل ، اذن الاهتمام به ونقده وتقويمه والحفاوة به حفاوة فكرية أمر ايجابى ،

اتعرض بعد ذلك الى العمل الفكرى نفسه وهو الكتاب التذكارى عن ابن رشد واقول ان هناك المسكوت عنه وهناك أيضا المذكور صراحة ، من المسكوت عنه ولم يقل أبدا فيما أظن هو ابن رشد الفقيه ، لقد حدثت عناية بابن رشد الطبيب وأظن أنه لم يكن في الصف الأول من الأطباء في العالم الاسلامي وحدثت عناية بابن رشد والتصوف مع أنني أظن أن الرجل يختلف مشربا ووجهة عن أمر التصوف ، ولكن لا باس بهذه العناية ، ولكن لم يهتم بابن رشد الفقيه وقد كان قاضي قضاة قرطبة ، بل كان القاضي الأول في دولة الموحدين ، وألف كتابا عنوانه « بداية المجتهد ونهاية المقتصد» يحاول فيه أن يرقى فوق مستوى الفرعيات أو الأحكام المجزئية ويأخذ بمجامع الأمور فيتناول أسباب اختلاف الفقهاء ومدى

امكان الآخذ بالقواعد الكلية التى ادت الى هذا الاختلاف والتى يمكن أن تحكم هذا الاختلاف و وأظن أن مثل هذا الكتاب عمل فى غاية الاهمية ، ولكنى أظن أنه قد أغفل اغفالا تاما فى الكتاب التذكارى •

وهناك أبحاث عن ابن رشد ودولة الموحدين وأنه قد تبنى الفصل بين السلطتين الدينية والعقلية ، بل أظن أنه قيل أن دولة الموحدين نفسها قد تبنت هذا الفصل ، وأنا أتساءل : من أين استمد ابن رشد سلطته كقاضى للقضاة ؟ أننى أتفق مع حامد طاهر في أن أبن تومارت والفكر الموحد كان مضطربا أزاء قضيية الفصيل بين الجانب الديني والجانب العقلي ، وأن الصراع الداخلي في فكر الموحدين أنفسهم له دور في الاضطرابات التي حدثت في الدولة ، وما حدث لابن رشد نفسه لم يكن مجرد صراع بين حزب الفقهاء وحزب الفلاسفة ، وأنما كان عدم وضوح المروية لدى الموحدين .

ومما أغفل أيضا تناول الفكر السياسى عند ابن رشد وتناول ابن رشد لكتاب « الجمهورية » لأفلاطون ، فهو فى هذا التلخيص يعطى للحاكم الفيلسوف الذى تصوره أفلاطون صفات أمير المؤمنين ، وقد ترجم هذا التلخيص للغة العبرية أما النص الاصلى بالعربية فمفقود ، وهكذا يحتفى الغرب بهذا العمل أما نحن فنتكام عن ظلم ابن رشد ونحن مازلنا نمارس شيئا من هذا الظلم ،

هذا عن المسكوت عنه أما عن المصرح به وأخص به عقلانية ابن رشد فأريد القول بأن التأويل الذي لدى المعتزلة والذي لدى متأخرى الاشاعرة انه نوع من الاعتراف بدور العقل في فهم النصوص الدينية ولكن على نحو أكثر جرأة من مدارس أخرى كلامية ، وأن كأن الاعتسراف بدور العقل هو الطابع العام للفكر الاسلامي لا نستثني منه الا فئة واحدة هي المحشوية ، ولهذا فأني لا أتفق مع مراد وهبه في تسويته بين الظاهسر والرافضين للتأويل ، وبين الباطن والقابلين للتأويل لأن الذين يتحدث عنهم ابن رشد هم المحشوية الذين يلغون دور العقسل تماما ، وأضيف اليهم الفكر الاسماعيلي الذي يهدم العقل بالعقل ، وابن رشد في هذا اليهم الفكر الاسماعيلي الذي يهدم العقل بالعقل ، وابن رشد في هذا لا يختلف عن كثيرين يشاركونه نفس الموقف ،

وهناك أيضا شيء نقرأه في الكتاب التذكاري ولكن بصورة ضمنية هو نهاية الفكر الفلسفي بابن رشد ، بل ان عاطف العراقي يحاول ان يقنعنا بأنه لا سبيل الى تجاوز ابن رشد ، وأن أفكار ابن رشد صالحة لكل زمان ومكان ، كيف يكون هذا وقد صرح عاطف العراقي في جلسة اليوم بأن ابن رشد بشر يخطىء ويصيب ، وأن له جملة آراء بعضها صحيح وبعضها خاطىء ؟ كيف اذن لا يكسون هنساك سبيل لتجاوز ابن رشد ، وأن يكون محاولة نقده تطاول عليه ؟ وهنا أود التنويه بدور محمود قاسم في ابراز العقلانية الخالصة لابن رشد ، وفي ابراز دور البن رشد في تخليص المشائية الاسلامية من كل شائبة للفيض والغنوص،

وأصل بعد ذلك الى بعض الأفكار المطروحة فى الكتاب التذكارى مثل فكرة الحقيقة المزدوجة ، فهذه الفكرة لا توجد مطلقا صريحة عند ابن رشد ، وكذلك فكرة قدم العالم ، فالعالم ، عند ابن رشدد ، حادث أزلى ، حادث ولكن بفعل الهى ، ان الله ذات وصفات وأفعال خارج الزمان وخارج التاريخ ، ولكن العالم حادث بفعل من هذه الافعال القديمة ،

# فــؤاد زكـــريا

اثار مراد وهبه قضية العلاقة بين الاضطهاد والتقدم فيما بين العالم الاسلامي وأوربا ويقول ان الاضطهاد الذي حدث في أوربا كان في اطار حضاري من التقدم بينما الاضطهاد الذي حدث لابن رشد كان في اطار التخلف وأنا أقول ان الاضطهاد هو الاضطهاد سواء حدث في أوربا أو في العالم الاسلامي وليس من الصحيح أن الحصيلة عندنا صفر وعند أوربا التقدم والاضطهاد لا يولد التقدم والذي حدث هو أن التقدم في أوربا تحقق بالرغم من هذا الاضطهاد بسبب ظهور قوى تمكنت من التغلب عليه و

وأثار حسن حنفى قضية عدم جواز استخدام ابن رشد فى حــل مشاكل معاصرة لأن هذا اقلال من القيمة الفلسفية لهذا الفيلسوف • وأنا أقول ان مؤلفات حسن حنفى هى عبارة عن استخدام التراث من أجل

حل مشاكل معاصرة أو مواقف معاصرة ، أى اعادة قراءة للتراث فى ضوء المواقف المعاصرة •

وأنا أعتقد أننا فى حاجة دائمة الى اعادة قراءة التراث · فمثلا هيدجر استعان بجملة واحدة من انكسمندريس وتعمقها فى احدى بحوثه ، فهذا بحث معاصر بمعنى الكلمة على الرغيم من أن انكسمندريس كان يحيا فى عصر ما قبل سقراط ·

وأثار سعيد مراد قضية تعريف العقد للنية وقال ان العقلانية هى رفض الواقع القائم واستشراف واقع قادم • وأنا اختلف معه فى هدذا التعريف • فأنا من الممكن أن أرفض الواقع القائم واستشرف ما هو فادم بالشعر وبالفن وبأى شىء لا علاقة له مباشرة بالعقل •

وأثيرت قضية الاحكام التي أصدرها ابن رشد ورأيي أن كثيرا من هذه الأحكام تحمل على وجهين • فمثلا عندما يقول الحكمة اخت الشريعة فهل يعنى دفع الحكمة الى مرتبة الدين أم دفاع عن الحكمة ضد الدين يريدون تاكيد الدين فقط ٠ الذي يفصل بين هذا التفسير وذاك هو الاطار الاجتماعي الذي كان يعيش فيه ابن رشد • فعندما يقول ان الحكمة أخت الشريعة فهو يعنى أنه في مجتمع الشريعة فيه مستقرة ويدافع عنها بقوة ، والحكمة هي التي تخشى على ذاتها ، في هـــذه الحالة اذن ليس أمامنا سوى القول بأن ابن رشد يريد حماية الحكمة من خلال جعلها أختا للشريعة • وكذلك الحال بالنسبة الى مشكلة المحدث الأزلى عند ابن رشد • والسؤال : هل العالم محدث بالمعنى الأزلى ؟ هل هو قديم الحدوث ؟ عندما يتساءل الفيلسوف هكذا فلابد أن نسال أنفسنا : في أي سياق تاريخي واجتماعي استخدمه ؟ الجواب عن هذا السؤال هو الذي يقدم لنا التفسير القاطع • واذا قيل هذا في مجتمع علمي أوربي حديث فسنقول انه قول رجل متدين يريد التاكيد على فكرة الحدوث لأن العلم في هذا المجتمع لا يعترف الا بقدم العالم • ولكن عندما يقولها ابن رشد في المجتمع الذي كان يعيش فيه والذي كانت فكرة القدم لديه من الممكن أن تضره أو تهلكه فنقول عندئذ أن استخدام كلمة قديم حديث نوع من الحيل اللفظية للتعبير عن فكرة القدم ذاتها ٠

#### حسـن حنفي

فيما يختص بقضية قدم العالم وحدوثه عند ابن رشد أقول ونحن بصدد طرح قضية العقلانية عنده بضرورة التفرقة بين الموضوع والمنهج ليست القضية موضوع حدوث العالم أو قدمه ولكن القضية اعمال العقل في هذا الموضوع • فابن رشد هنا متكلم جدلي يثبت للمتكلمين أن كل أدلتهم خاصة أدلة الاشاعرة أدلة ضعيفة متهافتة لا تقوى أمام النقد العقلي • ويثبت للغزالي أن كل الادلة أنتي قال بها الفلاسفة لاثبات قدم العالم هي أدلة قوية ومؤيدة بأدلة قرآنيه • اذن العقدل قادر على أن يحاجج في قضايا الدين بصرف النظر عن الموضوع • وهذه هي عقلانية ابن رشد المجادل والمتكلم الذي لا يخشي من النتائج ولكنه يريد أعمال العقل الى النهاية •

أما فيما يختص بقضية العدل فثمة بحثان: بحث عن الخير والشر، وبحث عن الحرية ولكن من وجهة نظر المعتزلة هذان البحثان يدخلان في الأصل الثاني وهو الأصل العادل - ومن وجهة نظر الأشعرية هذان البحثان يدخلان في قضية الأفعال • واذا أخذنا الأفعال عند الأشاعرة ، والعدل عند المعتزلة لوجدنا أن قضية الخير والشر ، وقضية خلق الأفعال، وقضية الحرية تأتى في المقام الأول ، وبعدها تأتى قضية العقل • ومن ثم يتضح أن العقل والحرية كلاهما وجهان لقضية واحدة لأصل واحد وهو أصل العدل •

أما فيما يختص بمسالة الاحباط التى أثارتها زينب عفيفى فأنا لم أقل أن ليس ثمة اتجاهات عقلية فى الكتاب • ولكن نحن نتحدث عن ريادة المذهب العقلانى ولهذا نحن نريد معرفة المذاهب العقلية الموجودة فى تاريخ الفكر الفلسفى وعقلانية ابن رشد التى تميز بها حتى نستطيع أن نعرف الى أى حد عقلانية ابن رشد عقلانية ريادية فى اطار المذاهب العقلانية المعروفة قبل عصر ابن رشد ، وفى عصر ابن رشد ، وبعد عصر ابن رشد .

وفيما يتعلق بابن رشد معاصرا فهناك فرق بين أن نتناول ابن رشد

معاصرا ، أى أن نعيه قراءته ونحن مهمومون بقضايا العصر وبين أن نخطب فى ابن رشد ، وفى عقلانية ابن رشد ، هذا لا يفيد ، بل بالعكس فان من شأن الخطابة أن تزيد فينا النزعة الخطابية الانشائية التى هى نزعة مضادة للعقلانية .

ثم ان هناك فرقا بين أن استعمل ابن رشد معاصرا وبين أن استعمله ضد المخصوم السياسيين وهم الجماعات المتطرفة ، ان الدولة متطرفة مثل هذه الجماعات ، ان وضع الدين شي اجهزة الاعلام المصرية بما فيه حديث الساعة التاسعة الا خمس دقائق ليلا وحصديث الجمعة القسول ان هذا تطرف مضاد ، وبالتالي فاذا أردت أن استعمل ابن رشد معاصرا فينبغي أن استعمله ضد كل الاتجاهات اللارشدية اللاعقلانية في المجتمع المصرى بما في ذلك الاتجاهات داخل وخارج الدولة ،

القضية الأخيرة هي أنني لا أحزن على المخلاف في هذه الندوة بين أنصار الغزالى وابن تيمية من جهة وبين أنصار المعتزلة وابن رشد من جهة أخرى ، فهذا الخلاف ظاهرة صحية • هكذا عشنا وهكذا كنا منذ القرنين الأول والثاني للهجرة حتى هذا القرن ٠ هناك تياران في الثقافة الاسلامية : تيار يرى أن العقل قادر على أن يصل الى كل شيء دون وسائط من الخارج • وهذا تيار له تقديره منذ المعتزلة حتى محمد عبده ٠ وهناك تيار آخر يرى أن التيار الأول قد يكون خطرا ٠ فاعمال العقل قد يؤدى الى التعددية والى تكاثر الادلة كما أوضح ذلك حامد طاهر في بحثه « قضية العلاقة بين الفلسفة والدين لسدى ابن تومرت وابن رشد » في شأن نقد ابن تومارت للعقلانية المستقلة · ولهذا لابد من العودة من وقت الكخر الى نوع من المعيارية اذا ما كانت الأدلة العقلية متكافئة • حدث ذلك عند أحمد بن حنبل في القرن الثالث وحدث ذلك في عصر الغزالي ، فقد خشى الغزالي على دولة نظام الملك ، وفي ذلك الوقت لا صوت يعلو فوق صوت المعركة وان لم يصرح بذلك ٠ اذن نحن في حاجة الى ناقوس يذكرنا أن هناك شيئا آخر غير العقل • وأخلص من ذلك الى أن التيارين أصيلان في ثقافتنا والحوار بينهما صحى • ولكن المهم ألا يكفر أحدنا الآخر •

## محمود أمين العسالم

قيل عنى اننى من أنصار ابن نيمية والواقع أننى ذكارت ابن تيمية ذكرا عابرا من اجل توضيح أننا في اطار ايديولوجيا دينيه عامة نستطيع أن نجد نفس الفكرة تعالج بمنطقين مختلفين ومع ابن رشد وابن تيمية ياخذ بمبدأ العلية لكن بمنطقين مختلفين ، ومع ذلك فأنا لست من أنصار ابن تيمية و

فأنا أعتقـــد أنه من العلمية أن يكون الانســان من أنصـار اتجاه معين • ولكن علينا أن ناخذ التراث ككل ونقف منه موقفا عفلانيا نقديا • فأنا أقدر أبن رشد ولا أنكر أبن تيمية الذي أختلف معه المي حدما لان له قيمة كبرى في التراث •

واسمحوا لى أن أكون من أنصاره جسرئيا • فابن تيمية له فتوى معينة قالها فى ظروف معينة هى طروف التتار • ثم ياتى الارهابيون اليوم ويجعلونها قاعدة ماساوية لتبرير افعالهم • واسمحوا لى أيضا أن أنقد ابن رشد • فهو العقلانى العظيم ومع ذلك ياخذ بالرؤى والاحلام • هل يدفعنى ذلك الى أن أنفى عقلانيته •

تبقى مسألة مفارقة ابن رشد عند مراد وهبه المرفوضة من قبـل فؤاد زكريا ، ان مراد وهبه لم يقل ان الاضطهاد كان سببا فى التطور الفكرى فى أوربا ، وسببا فى انتكاس الفكر فى العالم العربى ، بل هو يرى أن ثمة تطورا اجتماعيا اقتصاديا ، فى أوربا ، يتلخص فى تأسيس المجتمع الرأسمالى ، وكانت ثمة معركة بين رجال الدين والمفكرين الجدد الذين أفادوا من فكر ابن رشد العقلانى ،

أما العالم العربى فلم يكن عقلانيا فى زمن ابن رشد ولم تكن فيه حركة ناهضة ، ولهذا لم يستخدم العقل استخداما عميقا فى تنمية البيئة كما استخدم فى أوربا ، ولهذا يمكن القول بأن التنوير وحده لا يجدى فلا تنوير حقيقى بدون تغيير اجتماعى ،

## يوسف زيدان

هناك تكرار فى الكثير من بحوث الكتاب بحيث اذا حذفنا ثلته فلن يناثر ، ثم ان توظيف ابن رشد لاحداث حركه تنويرية بدا فى عام ١٩٠٢ على يد فرح انطون فى كتابه « ابن رشد وفلسفته » ولكنه فشل ، ثم ان ابن رشد طبيبا كان انتكاسة فى الطب العربى ، ذلك أن الطب كان فد تقدم عندما تحول من النظرية الى الممارسة على يد أبقراط ، تم تجمد الطب على يد جالينوس الى أن أحياه العرب مرة أخرى على يد الرازى وابن سينا ، فاذا بابن رشد يعيد الطب الى الفلسفة ويغلق باب التقدم العلمى فى مجال الطب ،

وفى النهاية أتساءل : هل من المناسب أن نقول بأن كلا من الغزالى وابن تيمية كما وابن تيمية كما أننا فى حاجة الى الغزالى وابن تيمية كما أننا فى حاجة الى ابن رشد •

## سيعيد مراد

القائم واستشراف الواقع القادم وهذا ما فعله ابن رشد ولقد ساد في المغرب العربي ابان العصر الذي عاش فيه ابن رشد فكر الغزالي وفلسفته المغرب العربي ابان العصر الذي عاش فيه ابن رشد فكر الغزالي وفلسفته ومنهجه بالاضافة الى مذهب أهل السنة والجماعة وقد قام ابن رشد بمسح شامل لقضايا هذا الواقع وقدم نفدا لكل التيارات الفكرية السائدة حيث يقول في كتابه « الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة » «وأشهر هذه الطوائف في زماننا هذا أربع : الطائفة التي تسمى اشعرية وهم الذين يرى أكثر الناس اليوم أنهم أهل السنة ، والتي تسمى المعتزلة ، والطائفة التي تسمى المعتزلة ، انقد هذه الطوائف وكان يستهدف صرف الناس عنها والدعوة الى تحرير الفلسفة والفكر من مناهج وأقوال هذه الفرق وقد أشرت الى ذلك في الفلسفة والفكر من مناهج وأقوال هذه الفرق وقد أشرت الى ذلك في بحثى « ابن رشد بين حضارتين » في الكتاب التذكاري •

## ٢ \_ عناصر الموقف العقلاني عند ابن رشد:

- ( 1 ) النزعة النقدية والاتجاه النقدى أولا للفرق كما سبق القول ثم للفلاسفة السابقين من أمثال الفارابي وابن سينا والمتصوفة •
- (ب) تقديم البرهان والتعويل عليه ، ذلك أن البرهان يمثل طبيعة الفلسفة ونقد الأقوال الخطابية والجدلية ،
- (ح) الاهتمام بعلم أصول الفقه وهناك اجماع على أن ابن رشد فد نبغ أول ما نبغ فى الفقه وعلوم الشريعة وقد قال فى « بداية المجتهد ونهاية المقتصد » • « ما سكت عنه الشارع فلا حكم له ودليل العقل يشهد بثبوته » •
- (د) قانون التاویل حیث یذهب الی أن التاویل الفلسفی للنصوص المقدسة ۰۰ هو الوحید الذی یمکن الانسان من الوصول الی الحقائق العلیا وهو لا یتفق مع التفسیر الحرفی ۰ والعقل الفلسفی هو الذی یبین ما هو تقلیدی فی الدین ، ویبین ای العقائد یمکن تاویله ، وبای وجه یکون هذا التاویل ۰
- ( ه ) التفاعل مع المحضارة الغربية والفلسهة اليونانية خاصة أرسطو ولم يجد ابن رشد أى حرج وهو الأصولى الفقيه القاضى أن يذكر ضرورة الأخذ عن أرسطو وفهمه وهضمه هذه عناصر الموقف العقلانى عند ابن رشد •

وفيما يختص بنقد محمود أمين العالم بأن بحثى قـد انتهى الى أحكام عامة أقول ان هذا صحيح ولكن هذه الأحكام كانت نتيجة لمقدمات تناولت المسائل الجزئية بالتفصيل • ودليلنا على ذلك استعراض عناصر الحضارة العربية الاسلامية في فكر ابن رشد مثل اللغة وعلوم أصـول الدين وأصول الفقه ثم مسائل المنطق والعـلم الالهى ونقـد الفلاسفة السابقين عليه •

منی أبو زيد : مدرس بآداب طنطا

جاء فى كلمة سعيد مراد أن بعض أوجه النقد التى وجهت الى الابحاث اكتفت بقراءة عناوينها فجاء النقد أعرج • وجاء يوسف زيدان

واعطانا المثل الحى على فقدان القراءة أو فقدان المعرفة الحقيقية لمسايحتوى عليه الكتاب التذكارى و واظن ان اعمال يوسف زيدان فى الطب العربى ومع ذلك لم يستطع أن يحدد العسلاقة بين الطب والفلسفة وففى هذه العلاقة نجسد الفيلسوف الطبيب أو الطبيب الفيلسوف او الفيلسوف والطبيب والطبيب الفيلسوف وأبو بكر الرازى هو أيضا الطبيب الفيلسوف ، وابن سينا هو الطبيب والفيلسوف ،

فال يوسف زيدان ان ابن رشد كان نكسة في الطب والحقيقة أنه عندما تعرض ابن رشد للطب فقد تعرض له كعلم من العلوم الداخلة في الفلسفة باعتبار أن الفلسفة أم العلوم ، أي أن ابن رشد تعرض للطب من وجهة نظر الفيلسوف الذي يبحث في أحد العلوم الطبيعية فوضع في كتاب « الكليات في الطب » النظريات العامة في الطب والتي تتفق مع النظريات العامة في علم الطبيعة عنده وأحال البحث في المسائل البخرية الى معاصريه مثل ابن زهر .

## زينب الخضييرى

اعتقد أن الميزة الوحيدة لتاريخ الفكر هي مساعدتنا على الوقوف على ما تبقى لنا لكى نفعله ، وعلى النقص الذى لابد أن نسده ، وكان من المفروض التعامل مع ابن رشد من هذه الزاوية ولكن حدث عكس ذلك ، فمن دروس ابن رشد التي لم يصرح بها ولكنها متضمنة في جميع أعماله محاولته الدائمة للفصل والتمييز من أجل حسن الادراك ، أما نحن فقد فعلنا عكس ذلك ، فبدلا من تقييم الكتاب رحنا ندافع عن الغزالي وابن تيميه ونبرر أفكارهما كانهما هما الاسلام ونحن الكفار ، ونهاجم أية محاولة لتصحيح الأراء ، وهنا أتساعل : هل الحوار الفلسفي ينتج عنه تعصب ؟ ان مراد وهبه له رأى في الحوار الديني وهو أنه يفرز التعصب ، وأنا اقتنعت بهذا الرأى ، وأذا كان ذلك كذلك فالحوار الفلسفي الفلسفي أيضا لا يفرز الا التعصب ، وهذا هو مانلاحظه في هذه الندوة ، الفلسفي أيضا لا يفرز الا التعصب ، وهذا هو مانلاحظه في هذه الندوة ، المألوف ؟

لقد تعلمت من والدى ومن صحديقه أبو ريده الذي أدت صداقته بوالدى الى علاقة روحية قوية بينى وبينه اقول انهما كانا يدفعانى الى الاختلاف معهما ، وكان هذا الاختلاف يثرى تفكيرى ، ولم يكن يقلل من شانهما •

#### عبد المعطى محمد بيومى

بادىء ذى بدء لم يتضمن الكتاب تحديد المقصود بالاتجاه العقلاني فى كل ما ورد فى أبحاث الكتاب العديدة • اللهم الا اشارات موحية بهذا الاتجاه فى بحث عاطف العراقى بعنوان « فلسفة ابن رشد وفكرنا العربى المعاصر » •

فهل يراد بالاتجــاه العقلى فى الكتاب التذكارى بأنه مذهب القائلين بكفاية العقل دون الوحى ؟ وهل كان ابن رشد يذهب هــذا المذهب أو يتجه هذا الاتجاه العقلى وهو أولية العقل والاعتداد به ضد الدين وعدم قبول المعانى الدينية الا اذا كانت مطابقة للعقل ؟

ان أبحاث الكتاب ترفض هذا وتؤكد نقيضه من أن ابن رشد لم يكن يعلى من شأن العقل أو الفلسفة على الدين ولم يرد عنه أنه دعا الى كفاية العقل ضد الوحى ٠

وأهم الأبحاث التى عالجت علاقة العقل أو الفلسفة بالدين بصراحة هو بحث محمود زقزوق بعنوان « الحقيقة الدينية والحقيقة الفلسفية لدى ابن رشد » ، وبحث عبد الفتاح أحمد فؤاد بعنوان « الفلسفة الرشدية مدخل الى الثقافة الاسلامبة » وبحث حامد طاهر بعندوان « قضية العلاقة بين الفلسفة والدين لدى ابن تومرت وابن رشد » ، وبحث زينب الخضيرى بعنوان « مشروع ابن رشد الاسلامي والغرب المسيحى » ،

ومع أننا نوافق محمود زقزوق في قوله ان ابن رشد لم يحاول اعلاء الفلسفة على الدين فاننا نخالفه في أن ابن رشد لم يحاول العكس بل حاول اعلاء الدين على الفلسفة •

كما نوافقه في أن ابن رشد لم يجعل الفلسفة وصية على الشرع أو ان لها سلطانا أعلى من سلطان الدين ·

آما أنه لم يصرح فى هذه العبارة بأن سلطان الدين عند ابن رشد العلى من سلطان العقل كما صرح فى العبارة السابقة بأن ابن رشد لم يحاول اعلاء الفلسفة على الدين أو العكس فاننا نختلف معه ونرى ان الدليل الذى أورده محمود زقزوق نفسه من نص ابن رشد يعلى من سلطان الدين على العقل والا فما معنى ان يقول ابن رشد « ان الفلسفة تفحص عن كل ما جاء فى الشرع ، فان آدركته استوى الادراكان وكان ذلك أتم فى المعرفة ، وان لم تدركه اعلمت بقصه ور العقل الانسانى عنه ، وأن يدركه الشرع فقط » .

أليس ذلك اعترافا صريحا بان الشرع يدرك احيانا ما يعجز عنه العقل وان الفلسفة حينئذ تعلم بقصور العقل الانسانى •

#### أما حامد طاهر فيقول:

« اما ابن رشد فهو يرى ان للعقلالانسانى مستويات متدرجة ، وان أعلى هذه المستويات هى التى تتوافق مع ما جاءت به الشريعة ، لذلك فلا ضير على الاطلاق من استخدام منهج القياس البرهانى للتدليل على صحة الشريعة » .

ثم يصرح حامد طاهر قائلا « اننا نظلم ابن رشد اذا قلنا : ان اعلاءه من قيمة الأدلة العقلية ( البرهانية ) يقلل من شان الشريعة في شيء • بل على العكس ان ما يسعى اليه ابن رشد واضح كل الضوح وهو أن يثبت للناس أن الشريعة الاسلامية هي في المقام الأول شريعة العقل ، وأنه كلما أحسن الانسان استخدام عقله ( باتباع الطرق المنطقية المحدة) تستوعب على نحو أكثر اكتمالا مبادىء هذه الشريعة وتمثل غاياتها ، أليس هو القائل « ان الموجودات انما تدل على الصانع ( الله تعالى ) بمعرفة صنعتها ، وانه كلما كانت المعرفة بصنعتها أتم كانت المعرفة بالصانع أتم »).

ومع غرابة النتيجة التى انتهت اليها زينب الخضيرى فى بحثها من أن ابن رشد كان يسعى للفصل بين نسف الفلسفة ونسق الدين اذ تقول: « واذا كان بعض الباحثين يرى أن ابن رشد شأنه شأن السابقين عليه كان يسعى للتوفيق بين الفلسفة والدين وأن طرافته تكمن فى شكل معالجة للتوفيق فحسب فاننى أرى على العكس أن ابن رشد كان يسعى للفصل بين هذين النسقين .

ان الاتفاق بين الفلسفة والعقيدة امر طبيعى لاشك فيه ، فهذان النسقان لا يحتاجان للتوفيق بينهما ، بل ان محاولات التوفيق تؤدى الى البلبلة والتشويش ولذا فالصلاح كله فى ترك هذه المحاولة برمتها والعمل على العكس على الفصل بينهما ، أراد ابن رشد أن يقفل باب النقاش فى هذه المشكلة وان يقول الكلمة الاخيرة فيها ، ولذا اضطر لمعالجتها للمرة الاخيرة لا لاثراثها وانما لمحوها ، فاذا كانت مصلحة المجتمع فى الماضى تقتضى التوفيق فقد أصبحت فى زمن ابن رشد ـ وهو ما أدركه بوضوح ـ تقتضى الفصل بين الفلسفة والدين » ،

الا أن زينب الخضيرى مع ذلك لم تذهب الى أن عقلانية ابن رشد رغم الفصل بين الفلسفة والدين ـ فى رأيها ـ لم يقصد منها الاستغناء بالعقل عن الدين بل نرى أن سلطان الدين كان أعلى وان فلسفة ابن رشد كانت لاعلاء شأن العقل ليقترب (ولنلحظ قولها يقترب) من مرتبة النقل، وان دولة الموحدين ارادت فى شخص خليفتها أن تجعل للفلسفة مكانة فى الحياة الفكرية الاسلامية بعد أن ظلت أشبه بالغريب المستورد » .

فاذا تركنا هذه الابحاث التي صرحت بأن اتجاه ابن رشد لم يكن يعنى الاكتفاء بالعقل عن الدين ورجعنا الى بقية أبحاث الكتاب نجد أن الروح الرشدية السارية في الكتاب نؤكد الارتباط بين الدين والفلسفة مع اعتبار ان الدين هو المصدر المتعالى الذي يجهد ابن رشد كل الجهد في فلسفته لابراز أن العقل لا يتعارض مع هذا المصدر المتعالى •

هذا باستثناء الاشارات التي وردت في تصدير الكتاب من قبل

عاطف العراقى وفى بحثه الذى ضمنه الكتاب بعنوان « فلسفة ابى رشد وفكرنا العربى المعاصر » • فهذه الاشارات تومىء بوضوح وقوة الى أن المراد بالاتجاه العقلى عند ابن رشد هو نفس المعنى الذى ورد عن الاتجاه العقلى فى المعاجم اللغوية والفلسفية من أنه كفاية العقل دون الوحى • فهو يقول فى التصديران « دور العقل الذى دعانا ابن رشد الى التمسك به وجعله المعيار والدليل والحكم » •

ويقول: انه رغم المكانة الكبرى والمتميزة للعقل فى فلسفة ابن رشد فلم يرد نص واحد عنه يفيد انه يقصد ان يكون العقل هو المعيار والدليل والحكم بالمعنى الفلسفى لهذه المصطلحات • كما لم ترد عنه نظرية تفيد اعتداده بالعقل دون الدين ، وربما يفههم بعض الباحثين من قانون التاويل عند ابن رشد انه يجعل العقل هو المرجع النهائى حتى لما يشكل منه من الشرع فهو يؤول النصوص الدينية لتتفق مع العقل •

ولكن التأمل في نصوص ابن رشد عن التأويل عنده يكشف عن الحقائق الآتية:

ان سلطة العقل فى التاويل ليست على اطلاقها أو بعبارة أخرى فانه لا يدعو كما يقول عاطف العراقى الى اطلاق العنان للعقل بل انه يحظر التاويل ويجعله مكفرا أو مؤديا الى بدعة عندما يكون فى أصول الدين المجمع عليها فليس كل ظاهر يجب ناويله بل هناك ظواهر يكون تاويلها كفرا وظواهر يكون تاويلها بدعة وهناك ظواهر يجب تاويلها وجوبيا .

فالظواهر التى يكفر مؤولها هى ظواهر النصوص التى تتحدث عن السعادة والشقاء فى الحياة الآخرة ، فاذا أولها مؤول وزعم أن حقيقتها غير مقصودة وان المقصود بها أن يسلم الناس بعضهم من بعض وأنه لا وجود للانسان الا الوجود المحسوس فان ذلك التاويل يخرج صاحبه من الايمان .

فاذا كان التأويل في أصول الدين المجمع عليها كان التأويل كفرا واذا كان في غير الأصول والاركان المجمع عليها كان بدعة •

أما فى غير ذلك من الظواهر الموهمة لتشبيه الله فان على أهل البرهان تأويله •

يقول: « هذا النحو من الظاهر ان كان فى الأصول فالمتناول له كافر ، مثل من يعتقد أنه لا سعادة أخروية ، وأنه لا غاية للانسان الا وجوده المحسوس فقط ،

واذا تقرر هذا فقد ظهر لك فى قولنا ان ها هنا ظاهرا فى الشرع لا يجوز تأويله فان كان تأويله فى المبادىء فهو كفر وان كان فيما بعد المبادىء فهو بدعة ٠

فالحرية اذن متاحة للعقل باوسع سبيل ولكن فى حدود أصول الدين والمبادىء المجمع عليها كما يقول ابن رشد ، فليس يدعونا كما يقول عاطف العراقى « الى أن نلجأ الى التأويل باستمرار ، تأويل الآيات القرآنية وعدم الوقوف عند ظاهر النص أو الآية » .

فالمعيار اذن والدليل والحكم هو الشرع

ان هناك دليلا أشد وضوحا ناخذه من نصوص ابن رشد نفسها على أن المعيار في النهاية هو الشرع وذلك من ضوابط التاويل الذي يدعــو اليه ، فهذا التاويل يقوم على دعامتين :

الدعامة الأولى : أن يكون التاويل على قانون التاويل العربى من غير أن يخل بقواعد اللغة العربية ·

يقول: « ومعنى التأويل هو اخصصراج دلالة اللفظ من الدلالة المحقيقية الى الدلالة المجازية من غير ان يخل فى ذلك بعادة لسان العرب فى التجوز من تسمية الشىء بشبيهه ، أو سببه ، أو لاحقه ، أو مقارنة أو غير ذلك من الأشياء التى عددت فى تعريف أصناف الكلام المجازى واذا كان الفقيه يفعل هذا فى كثير من الاحكام الشرعية فكم بالحرى أن يفعل ذلك صاحب العلم بالبرهان ،

( حوار حول ابن رشد )

ويرى ابن رشد أنه ما من نص يخالف ظاهر العقل الا ويقبل التأويل على أساس قواعد اللغة العربية ومجازاتها وأصول بالاغتها وبيانها،

الدعامة الثانية: أن يؤخذ الشرع ككل وأن تتصفح سائر أجـــزائه ولا ينظر الى نص واحد فى موضوع معين بل ينظر الى الشرع بجملته وهذا منطقى ، لأن نصا واحدا معزولا عن سياقه وما ورد فى موضوعه من نصوص أخرى قد لا يؤدى الى تأويل صحيح .

يقول: « انه ما من منطوق به فى الشرع مخالف بظاهره لما أدى الليه البرهان ، الا اذا اعتبر الشرع ، وتصفحت سائر أجزائه وجد فى الفاظ الشرع ما يشهد بظاهره لذلك التأويل ، أو يقارب أن يشهد » •

فالمرجع اذن فى التأويل هو الشرع بكامله ، والذى يصرح للعقل بالتأويل فى نص ما يخالف الشرع بظاهره انما هى نصوص شرعية أخرى مع قاعدة لغوية يسيغ فهمها وتطبيقها تأويل النص ، والشرع نفسه هو الذى دعا الى النظر العقلى وأوجب اقامة البرهان ،

ومن الطريف والغريب أن عاطف العراقى يسجل فى بحثه هدف النتيجة نفسها مستخلصا اياها من فصل المقال لابن رشد حين يقول « فاذا رجعنا ح على سبيل المثال ح الى كتاب « فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال » فاننا نجده حسريصا على أن يبين لنا وجوب استعمال القياس العقلى ، أو العقلى والشرعى معا ، اذ من الواجب فيما يقول ابن رشد أن نجعل نظرنا فى الموجودات بالقياس العقلى ، وهذا النوع من النظر الذى دعا اليه الشرع وحث عليه هو أتم أنواع النظسر بانواع القياس وهو المسمى برهانا » ،

فليس النظر العقلى اذن حاكما على الدين أو بديلا له • ولا يرى ابن رشد بطبيعة الحال الاكتفاء بالنظر العقلى عن الدين ومن ثم فهو ليس عقلانيا بهذا المعنى •

بل ان ابن رشد نص صراحة في آخر كتابه « تهافت التهافت »

على ان العقل لا يستغنى عن الوحى ، وانه ان وجدت شريعة بالعقل فقط دون الوحى للزم أن تكون أنقص من الشريعة التى تقدوم على أساس العقل والوحى •

وقد وصل الامر بابن رشد الى اعتداده بالدين الى حد موافقة الامام الغزالى نفسه على النقطة الاساسية فى فكر الامام الغزالى وهى أن العقل قد يعجز أحيانا عن ادراك بعض الامور وان ما عجز عنه العقل فلابد أن نرجع فيه الى الشرع وذلك شىء متوقع من فيلسوف مسلم يعمل بالقضاء الشرعى الذى يزن الامور ويحكم فيها بمعيار الشرع •

قال: « قلت قوله ( يعنى الامام الغزالى ) ان كل ما قصرت عن ادراكه العقول الانسانية ، فواجب أن نرجع فيه الى الشرع الحق ، وذلك أن العلم المتلقى من قبل الوحى انما جاء متمما لعلوم العقل ، اعنى أن كل ما عجز عنه العقل افاده الله تعالى للانسان من قبل الوحى .

هذا عن نصوص ابن رشد ، ومنهجه في التاويل •

فاذا انتقلنا الى نظرياته الفلسفية فانه بالاستقراء لهـــذه النظريات لا نجد نظرية واحدة نحى فيها منحى عقليا متعاليا على الدين او مخالفا له بل جاءت نظرياته جميعها متفقة فى النهاية مع الاسلام ٠

وهنا نقف عند نظريتين ربما يفهم البعض أنهما تخالفان الاسلام ولكنهما في الحقيقة ، وعند تأمل نصوص ابن رشد نفسها فيهما ، نجد انهما لا تخالفان وهاتان النظريتان هما : --

- \_\_ نظريته في قدم العالم أو حدوثه
  - ــ نظريته في النفس •

أما نظريته في قدم العالم او حدوثه فتقوم على عدة أفكار أساسية:

• ان كلا من قول المتكلمين بحدوث العالم وقبول الفلاسفة المتقدمين بقدمه ليس على ظاهر الشرع لأن الشرع لم ينص صراحة على القدم أو الحدوث اذ أن هذه المسألة من المسائل العويصة التي لا يستطبع

العقل الوصول فيها الى برهان يقينى ، ومن ثم فالآراء بالقدم أو الحدوث ليست تتباعد حتى يكفر بعضها بعضا .

■ ان القائلین بالقــدم والــدوث متفقون علی أن أصناف الموجودات ثلاثة .

\_\_\_ موجود وجد من شيء غيره ومن شيء أعنى من سبب فاعل ومن مادة ، والزمان متقدم عليه أعنى على وجوده وقد اتفق الجميععلى تسميته محدثا •

ـــ موجود من شيء ولا من شيء ولا تقدمه زمان وقد اتفق الجميع على تسميته قديما وهو مدرك بالبرهان •

موجود من فاعل لكنه ليس موجودا من شيء ولا تقدم زمان ٠ وهذا هو العالم ٠

وقد اتفق الجميع على وجود هذه الصفات الثلاثة للعالم ولكن اختلفوا في التسمية فمن غلب عليه ما فيه من شبه القديم على ما فيه من شبه المحدث سماه قديما ومن غلب عليه ما فيه من شبه المحدث سماه محدثا وهو في الحقيقة \_ كما يقول ابن رشد بالنص \_ « ليس محدثا حقيقيا ولا قديما حقيقيا فان المحدث الحقيقي فاسد ضرورة والقدم الحقيقي ليس له علة ، ومنهم من سماه محدثا أزليا وهو افلاطون وشيعته » .

والغريب اللافت للنظر مع هذه النصوص الصريحة التى ينص فيها ابن رشد على أن العالم ليس قديما حقيفيا وليس محدثا حقيقيا وانما هو محدث بالضرورة ، ان يقول عاطف العراقى « ومن المؤسف له ان يثبت له ( يقصد ابن رشد ) نفر من الدارسين القول بحدوث العالم رغم أنه يقول صراحة بقدم العالم ، اما أن تنسب اليه آراء لم يقل بها ولا يسمح بها نص من النصوص التى قال بها سواء فى كتبه المؤلفة أو الشارحة فان هذا يعد فيما يرى نوعا من التزوير ، وأخطر أنواع التزوير هو التزوير الفكرى ، ولكن ماذا نفعل نحن العرب حين نجد لدينا محاكم للغش أو التزوير التجارى ولا نجد محاكم للغش الفكرى » .

وأذا كنا بصدد التحقيق العلمي والتحليل الفلسفي فاننا نسال :

- \_\_ أين قال ابن رشد صراحة بقدم العالم وقــد أوردنا نصوصه السابقة ؟
  - \_\_ وأين التزوير ؟

أما عن نظرية ابن رشد فى خلود النفس فقد فهم البعض فكرة ابن رشد فى وحدة النفس الانسانية أو « النفس الكلية » بمعنى أن النفوس الانسانية واحدة بالصورة كثيرة بالعدد وإن النفس تتحد بالنفس الكلية فى المعاد وهذا ما لاسبيل الى افشائه ، وهذا فهم ربما يبدو مخالفا للاسلام وبذلك يكون ابن رشد على هــــذا الفهم متعاليا على الشريعة مخالفا لها

ولكننا اذا دققنا النظر في نصوص ابن رشد ندرك ٠

- ان ابن رشد يقرر خلود النفس •
- ان وحدة النفس من جهة الصورة ولكنها كثيرة من جهة المادة.

وهو هنا يشرح معنى عودة النفس الكلية الى وحدتها عند فناء البدن وينبه أنه لا سبيل الى افشاء هذا للعامة فيقول: \_

« ان كانت النفس ليست تهلك اذا هلك البدن ، أو كان فيها شيء بهذه الصفة فواجب اذا فارقت الابدان أن تكون واحدة بالعدد وهذا العلم لا سبيل الى افشائه في هذا الموضع فنفس زيد وعمرو هي واحدة من جهة ، كثيرة من جهة ، كثيرة المادة الحاملة لها » .

وقد قطع ابن رشد الوهم الذى ربما يعرض للبعض من اتحاد النفس الكلية بعد الموت فان هذا لا يمنع وقوع البعث ·

يقول « ولما كان الوحى قد أنذر فى الشرائع كلها بأن النفس باقية وقامت البراهين عند العلماء على ذلك وكانت النفس يلحقها بعد الموت أن تتعرى من الشهوات الجسمية ، فأن كانت زكية تضاعف زكاؤها تبدبها من الشهوات الجسمية ، وأن كانت خبيثة زادتها المفارقة خبثا لانها تتأذى

بالرذائل التى اكتسبت ، وتشتد حسرنها على ما فاتها من التزكية عند مفارقتها البدن ، لانها ليست يمكنها الاكتساب الا مع هاذا البدن ، فاتحاد النفس الكلية بعد الموت اذن ، انما هو على شكل لا يمنع تلذذ النفس الزكية وتألم النفس الخبيثة وهو على نفس الشكل الواقع الآن فهو يرى أن نفوس الأفراد وان كانت مكثرة بالأجسام فهى واحدة بالصورة ، ومع ذلك فنفوس بعض الأفراد زكية ونفوس بعضهم خبيثة ، ونفوس البعض تشعر بالسعادة ونفوس الآخرين تشعر بالشقاء ، فامر السعادة والشقاء هناك كما هو هنا ،

فوحدة النفس البشرية هنا فى الدنيا اذا لم يكن تمنع الاختلاف فى السعادة والشقاوة فان وحدتها بعد الموت لا تمنع اختلافها فى الشعور بالثواب أو العذاب •

اما ما يقوله عاطف العراقى من أن ابن رشد تصور البعث على نحو كلى وأنه لم يعتقد بمعاد جسمانى فليس فى نصوص ابن رشد ما يؤيد ذلك ، بل على العكس فان نصوص المصل تقطع بأن اتحاد النفس او عودة النفس الكلية لا يمنع احساس كل انسان بما تستحقه من الثواب أو العقاب ، وليس معنى وحدة النفس أن نفسا كلية واحدة هى التى ستبعث كما شرح هو فى النص السابق الذى أوردناه عنه ،

اما ما يقوله عاطف العراقى من أن ابن رشد « لم يعتقد بمعاد جسمانى • «ولو كان ابن رشد قد أيد الذهاب الى الاعتقاد بمعاد جسمانى أكانت فكرته عن النفس الكلية قد هدمت تماما • فهو يتخطى هذا المعاد الجسمانى الى التصريح بنحو من المعاد الروحانى فحسب » •

فهذا قول غريب يتناقض مع بحث عاطفالعراقى نفسه عن ابن رشد ومع نصوص ابن رشد ذاتها التى استخدمها في هذا البحث ·

والغريب أن عاطف العراقي يستدل على رأيه بما يناقضه ٠

يقول: « ودليل هذا اعتقاده ان الارواح ستعاد في الدار الاخرى الى أجسام مثل أجسامها لا لهذه الاجسام التي عدمت » •

فاذا كانت الأرواح ستعاد الى أجسام ، فكيف يكون المعاد روحانيا فقط ؟ انه حينئذ نوع من المعاد الجسماني .

زينب عفيفي: أستاذ مساعد بآداب المنوفية

أود التنويه بأن عاطف العراقى قد تبنى منهجية جديدة فى اعداد الكتاب التذكارى • فهو لم يفرض على أصحاب البحوث فكرا معينا ، ولم يتدخل فى توجيه أى بحثمن البحوث • ولهذا ينسعر قارىء الكتاب بوجود اختلاف فى وجهات النظر بين الباحثين •

فاذا نظرتم مثلا الى بحثى وبحث ميرفت بالى ستجدون اختلافا في الرأى حول قضية الخير والشر • وهذا اثراء للفكر وليس تكرارا كما يتصور حسن حنفي ، بل ان حسن حنفي أعطانا جرعة كبيرة من الاحباط • وكنت أود أن يقف مع الأجيال الصاعدة لا أن يقف ضحما والنقد الموضوعي مطلوب والا فان الضحية في النهاية لن يكون سروى البحث الفلسفى • فمثلا قضية العقلانية التي يقول عنها حسن حنفي انها ليست وأضحة في الكتاب التذكاري ، ليست واضحة في معناها وفي شروطها وفي أسسها وردى على ذلك أن معظم فلاسفة الاسلام ان لم يكن كلهم كانوا يبدأون بتحديد معانى العقل وميزان العدل والقسطاس المستقيم. وكتبهم كلها منهجية منطقية عقلانية اذن أنا لست في حاجة الى بيان ماهية العقلانية وانما انا انظر الى المعيار الابستمولوجي لكل فيلسوف لكي أعرف عما اذا كان قد استخدم العقل أم أنه قد استخدم معرفة اشراقية عرفانية ٠ هذه هي القضية ٠ ثم انني في حاجة الى بيان مدى مطابقة عقلانية ابن رشد للعصر الذي نعيش فيه ، ولهذا حاول كل باحث في الكتاب التذكاري أن يربط ابن رشد بهذا العصر ، فنحن عندما نكتب عن ابن رشد لا نكتب عنه بدعوى ان التاريخ انتهى عنده أو أن البشرية لم تحظ بمثله ، ولكن نكتب عنه لنبين تأثيره في عصره وفي العصور التالية • ومعيارنا في ذلك هو مدى استخدام العقلانية • كيف نستخدم الأساليب التي استخدمها ابن رشد من قرون مضـت لكي نستطيع ان نستخدمها الآن •

#### فيصل عون

مقال عاطف العراقى تحت عنوان « ابن رشد وفكرنا العربى المعاصر » تمجيد للعقل بوجه عام ولا احد يختلف معه مع تحفظنا على الاسلوب الانشائى ـ رغم أن الحديث فى مجال الفلسفة ـ الذى مجد به الاتجاه العقلى • غير أنه يؤخذ على هذا المقال أن صاحبه لم يربط بين هذا الاتجاه العقلى وبين فكرنا المعاصر • وأحسب أن الربط يعنى تطبيق هذا الاتجاه الرشدى وتوظيفه على مشكلة أو اشكالية من الاشكاليات التى نعانى منها • لقد تحدث عن ضرورة الآخذ بالاتجاه العقلى لكنه لم يوضح لنا كيف يمكن استخدام هذا الاتجاه وتطبيقه •

وثمة سمة مشتركة ، فيما يتعلق بما كتبه عاطف العراقى ومراد وهبه وهو اغفالهما معا الاتجاه الدينى عند ابن رشد ، وكان من الواجب معالجة الاتجاه العقلى عند ابن رشد جنبا الى جنب مع اتجاهه الدينى أيا كانت رؤية ابن رشد للدين ، اذ لا يحق لنا الآن أن نقسم فلسفة ابن رشد وان نجزئها ونختار منها ما نشاء ونقول هذه هى « كل » فلسفة ابن رشد ، ان فلسفة ابن رشد كل متكامل ، فأى عرض لفلسفة الرجل العقلية ) مع اسقاط الجانب الدينى أو ان شئت البعد الميتافيزيقى ، من أجل توظيفها لاهداف معينة خطأ تاريخى ،

على كل حال فان الاشكالية الأخرى والهامة ، وهى المحديث عن المجانب العقلانى عند ابن رشد والسعى الى « ضرب » كل الاتجاهات الاسلامية الأخرى من خلال هذا الفهم المخاطىء والمغرض لابن رشد وللمتكلمين والفقهاء والصوفية فأمر يحتاج الى وقفة هادئة ومتأنية .

يقول مراد وهبه « ان مفارقة !بن رشد تكمن فى أنه كان ممهدا للتنوير فى أوربا فى حين أنه كان موضع اضطهاد من أمته ٠٠ » وهنا نتساءل : هل كان ابن رشد هو الوحبد المضطهد فى عالمه الاسلامى ؟ ألا يوجد طابور طهويل من الصوفية والفقهاء والمتكلمين والسياسيين اضطهدوا ليس فقط فى عالمنا الاسلامى ولكن فى كل الديانات والحضارات

الأخرى ؟ هل اضطهاد بعض الصوفية كان بسبب نزعتهم التنويرية ؟ وهل اضطهاد المفوارج أيضا كان كذلك ؟ نحسب أن اضطهاد المفكرين بوجه عام أمر طبيعى لأنهم يسعون الى تغيير الواقع وهو ما يمكن أن يتعارض مع مصالح فئات كثيرة • لذلك فان الربط بين الاضطهاد وبين «التنوير» ربط غير منطقى لأنه غير عقلى •

ونضيف الى ذلك: ان ابن رشد، بوجه خاص، لم يضطهد فقط فى أمته كما قال مراد وهبه ولكنه اضطهد أيضا وبصورة قوية فى العالم المسيحى على يد كثير من الفلاسفة على رأسهم توما الأكوينى (الذى كان يطلق على ابن رشد «المفسد الأكبر» بدلا من الشارح الأكبر) والبرت الكبير، وريمون لول ٠

ثم يرى مراد وهبه أن ابن رشد يقول بالحقيقة المزدوجة في كتابه « فصل المقال » وأحسب أن مقالة حمدى زقزوق « الحقيقة الدينية والحقيقة الفلسفية » بها رد كاف على هذا الزعم وأضيف الى ذلك أن ثمة فرقا هائلا بين القول بازدواج الحقيقة بين الفلسفة والدين وبين القول: ان الحقيقة واحدة لكن النسسق الفلسفى ( ومن ثم الرؤية الدينية الفلسفية للحقيقة ) يختلف عن النسق الديني ( ومن ثم الرؤية الدينية للحقيقة ) وهذا الرأى الأخير هو ما نراه وهو أيضا ما قاله ابن رشد في عبارات لا تنقصها الدقة والوضوح « ان الحكمة صاحبة الشريعة والخريزة » والخريزة » والغريزة » والغريزة » والغريزة » والغريزة »

ويعجب المسرء حينما يطالع ماكتبه مراد وهبه عن عسرض رأى اب نرشد فيما يتعلق بالتأويل بأنكلمنسبق ابن رشد من المسلمين يدخل في علاقة عضوية مع التكفير على حد تعبيره ، وكيف أنه بسبب التأويل قامت صراعات عقائدية حول أصول الدين فوضعت كل فرقة سوالكلام لمراد وهبه سأصولا وادعت أنها هي الاصول التي جاء بها الرسول .

وهنا نوضح ونصحح مايلى:

أن الرسول لم يأت باصول ولكن الأصول جاءت الى الرسول عن طريق الوحى •

ثم انه ليس صحيحا أن كل فرقة وضعت أصولا وكأن هذه الفرق لا يربطها رابط أو أنها لم تنطلق من الايمان بنص واحد ، أنه لا توجد فرقة كلامية واحدة وضعت أصلا أو آصولا ، فالمعتزلة أو غيرها من فرق لم تضع التوحيد أصلا ولا العدل الالهى ولا الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، أن الصحيح هو أن الفرق الكلامية قد اختلفت فيما بينها في فهم هذه الأصول التي آمنت بها عن طريق الوحى ،

اما عن التاويل فان ابن رشد قـــد افاد كل الافادة من الغـزالى والمعتزلة وغيرهم ، ومن يطالع شروط التاويل عند ابن رشد وعند من سبقه يجد انه كان أحد طلاب هذه المدارس ( يراجع في هذا أيضا مقال على المغربي : التاويل بين الاشعرية وابن رشد ) ،

ومما يلفت النظر ما نطالعه في مقال مراد وهبه من أن الغزالي قد كفر الفلاسفة بسبب تاثرهم بالفلسفة اليونانية وهذا قول شائع يحتاج الى شيء من المراجعة ولان الغزالي من حيث المبدأ لم يكفر الفلاسفة بوجه عام لانه لم يرفض الفلسفة من حيث هي فلسفة واذا كان قد كفر بعض الفلاسفة فانه قد كفر هذا البعض لا بسبب تاثره بالفلسفة اليونانية وللغزالي يدرك بوعيه أن هناك فئات أخرى قد تأثرت بالفلسفة اليونانية كالصوفية والفقهاء والمتكلمين بل والغزالي نفسه وليس صحيحا أن كل من تاثر بالفلسفة اليونانية كافر كما ذكر مراد وهبه على لسان حال الغزالي ولقد كفر الغزالي الفلاسفة الذين أنكروا بعض أصول العقيدة وأي أن التكفير هنا لا يرجع الى الفئة أو الى الشخص كشخص ولكنه منصب في المقام الأول على الرأى و

ثم يضيف مراد وهبه الى ما سبق أن الغزالى يكون بذلك عدوا للعقل ، وكأن العقل ملك للفلاسفة اليونانيين ومن سار فى فلكهم دون غيرهم ، وهذا أبعد ما يكون عن الصواب فلنقرأ رأى الغزالى بعباراته كما وردت فى المنقذ « ينبغى أن لا نرفض ما فى الفلسفة من حق وعلين أن نميز بين ما عند الفلاسفة من حق وبين ما عندها من باطل بحيث ناخذ الحق ونترك الباطل » والغزالى ينصحنا بأن لا نترك رايا صحيحا لمجرد أن القائل به قال برأى آخر باطل لأن المعيار عنده معرفة الحق فى نفسه لا معرفة الحق بسبب من يقول به • لأننا لو فتحنا هذا الباب لزمنا أن نهجر كثيرا من الحق ولزمنا أن نهجر جملة آيات من القرآن وأخبار الرسول وحكايات السلف وكلمات الحكماء والصوفية •

ان من الخطأ أن يقال: ان ابن رشد - على عكس الغزالى - يرى آن النظر فى كتب القدماء واجب بالشرع ، وأن الغازالى من العوامل الاساسية فى محنة ابن رشد ، وأن علسفة الغزالى ضد التنوير وسيظل الامر كذلك ما ظل الغزالى مسيطرا علينا وأن ابن رشد غائب هنا ، هذا كلام فحواه أننا اذا أردنا التقدم ينبغى أن « ندفن » الغزالى وأن نحارب كل آرائه التى تؤدى الى التخلف ، والغزالى هنا ليس مقصودا لشخصه ولكنه رمز للاتجاه الدينى بوجه عام ،

وهنا أيضا نقول هذا حكم جائر على الغزالى وهو اتهام للغزالى بما لم يكن سببا فيه ، لقد صرح الغزالى في غير موضع من كتبه أن الشرع والعقل لا غنى للواحد منهما عن الآخر « اعلم أن العقل لن يهتدى الا بالشرع والشرع لم يتبين الا بالعقل ، فالعقل كالاس والشرع كالبناء ولن يثبت بناء مالم يكن أس ، فالشرع عقل من خارج والعقل شرع من داخل ، وهما متعاضدان بل متحدان » وهذا عين ما قاله ابن رشد عن الصلة بين الحكمة والشريعة كما ذكرنا آنفا ،

ويقول الغزالى فى عبارات لا تنقصها الثقة والايمان بما يقسول « الداعى الى محض التقليد مع عزل العقسل بالكلية جاهل والمكتفى بمجرد العقل عن أنوار القرآن والسنة مغرور • فأن العسلوم العقلية كالأغذية والمعلوم الشرعية كالأدوية • والشخص المريض يستضر بالغذاء متى فأته الدواء • فكذلك أمراض القلوب لا يمكن عسلاجها الا بالأدوية المستفادة من الشريعة •

الغزالى اذن ليس عدوا للعقل ومن ثم فليس عدوا للتنوير كما يزعن بعض الباحثين الذين يسعون الى اخراج نصوص الغزالى من سياقها العام وبترها ثم التشهير به وبها لامور أرى أنها بعيدة عن النظرة الموضوعية أو ان شئتم العقلانية ، ان من كتب مقاصد الفلاسفة وتهافت الفلاسفة لا يمكن الا أن يكون فيلسوفا ، ان هذين العملين صادران عن فيلسوف يعلى من شأن العقل فكيف يقال أنه ضد التنوير وضد العقل ،

وغنى عن البيان أن الغزالى لم يرفض ماعند الفلاسفة من رياضيات وحساب وهندسة ومنطق وطبيعة وان كان يشير الى هذه الاخيرة بقوله ان فيها مسائل لابد من نقدها • ( لاحظ أن الغزالى لم يقل برفضها ) •

وتطرق المقال الى الحديث عن مشكلة العلية حيث ذهب مراد وهبه الى أن ابن رشد قال بها بينما رفضت بعض المدارس هذه الفكرة وخاصة الاشاعرة ومعها الغزالى ٠

وهنا لابد من توضيح هذا الفهم الشائع عن العلية عند الاشاعرة لاننا نرى أن الاشاعرة لا تنفى الارتباط الضرورى بين العلة والمعلول فى علمنا الطبيعى هذا ولكنها حاربت فكرة الحتمية من منطلق:

- ( أ ) المفهوم القديم لـ « الطبائع » في الفلسفة اليونانية
  - (ب) الله باعتباره كائنا مريدا وليس علة طبيعية ٠
- ( ج ) التاكيد على وجود « المعجزات » بحسبانها أمـرا خارقا للعـادة ٠

ان الاشاعرة لا تقول بالصدفة أو البخت ، بل أنها ترى ان انتفاء العلية في عالمنا هذا يعنى قطع الطريق على تأكيد الوجود الالهى واثباته من خلال هذا المعالم لأن ثبات الكون وفق قوانينه يتضمن الكمال الالهى ويشهد بوجوده .

لكن ما هدفت اليه الاشاعرة وأرادت تاكيده هو أن سير الطبيعة والاطراد العلى بين الاشياء ليست أمورا واجبة بل هي ممكنة يجوز أن

تقع ويجوز أن لا تقع • أنها أمور « احتمالية » • أن استمرار العادة أمر لا يمكن أن تجعله ضروريا وثابتا • أن ما يحدث في الطبيعة يحدث غالبا لكنه لا يحدث « دائما » فالاستثناء أمر موجود وقائم •

أضف الى ذلك أن « تراخى » المعلول عن العلة أمر سسعت الى تأكيده الاشاعرة ، لأن الله ليس علة طبيعية للعالم ولكنه كائن مريد ، أرادت الاشاعرة أن تؤكد أن العلية على المستوى الطبيعى أمر ثابت لكنها خارج نطاق العالم الطبيعى فان الحديث عن الارتباط بين العلة وبين المعلول يكون أمرا لابرهان عليه ، اذ يصبح آنذاك قولا خطابيا ، ان تطبيق مبدأ العلية خارج نطاق عالم الشهادة تطبيق خاطىء ( وهسذا ما أشار اليه فيما بعد كانت ) ، على ضسوء ذلك ينبغى أن يفهم رأى الاشاعرة بضوح وجلاء ، أما الزعم بأمها أنكرت العلية بالاطلاق ودون وضع رأيها في سياقه العام وعلى ضوء مذهبها فأمر بعيد عن الصواب ،

# يبقى في النهاية أن نؤكد على عدة ملاحظات أساسية :

ان ابن رشد قد أفاد الى حد كبير من علماء الكلام وعلى راسهم الاشاعرة لان خصومة الفكر غير خصومة الأشخاص خصومة الفكر لا تعنى البتة القطيعة المعرفية ، لقد تاثر ابن رشد بالمتكلمين الى حد كبير ، فمن يقرأ حديثه عن أدلة وجود الله وخاصة « العناية والاختراع » يجد أنه قد أخذهما من الغزالى والاشعرى على وجه التحديد وخاصة هـــذا الاخير فى كتابه « اللمع » ،

٢ ــ لقد اعترض ابن رشد على ماذهبت اليه المعتزلة من أن الانسان خالق أفعاله على المحقيقة وكان رأيه في هـــذا ( وهو هنـا يردد آراء الاشاعرة ) أن المعتزلة بهذا تنكر المشيئة والقدرة الالهيتين وهنا نتماءل: أيهما أقرب الى العقل ، موقف ابن رشد أم موقف المعتزلة ؟

٣ - صرح ابن رشد بقوله: ان مشيئة الله اقتضت أن يسكون في أجناس الموجودات خلق ضالون بطبائعهم • ذلك أن ابن رشد يرى آنه اذا كان الله قد خلق الضلال ، ومن نم الشر ، فذلك من أجسل الخير • ويرتبط بذلك ما صرح به في « الكشف » من أن الاسباب الفاعلة ليست

من خلق الارادة البشرية وانما هي من خلق الله وفيها الخير الاعم ، أي أن كل خلق من ايمان وكفر من فعل الله ، وهنا أيضا نتساءل : هل هذا الرأى يختلف عما قالت به الاشاعرة من أن الفعل خلق لله وكسب للانسان .

3 — الأمر الرابع والذي ينبغي أن ننبه وننتبه اليه في آن واحد هو أن الغربيين قد أخذوا من ابن رشد الجانب اليوناني الذي هو بضاعتهم الفكرية في المقام الأول ، تاركين الفكر الديني عند ابن رشد وجثنا نحن فتابعنا المستشرقين فيما أهتم—وا به وكان اهتمامات المستشرقين يببدي أن تكون هي اهتماماتنا وكان مشاكل الغرب هي مشاكلنا وهذا ليس صحيحا ، يدعم ذلك أن كتابات ابن رشد قد ترجمت كلها الى اللغــة اللاتينية اللهم الا «الكشف» و «فصل المفال» وبعض كتب الفقه ، واحسب أن هذه الكتب التي لم تترجم تعطى لنا ثراء كبيرا في فهم ابن رشــد بحسبانه فيلسوقا اسلاميا في المقام الأول وتجعله كشــارح لارسطو مي المقام الثاني ،

ومن هنا نفهم جيدا ما قاله « رينان » عن ابن رشد حينما ذكر انه قد قدم موسوعة احتوت على خلاصة كل جهود السابقين عليه ولكنها خلت من كل أصالة ٠٠ « ومن هنا أيضا نؤكد ما ذكرته زينب الخضيرى من أن رينان « لم يهتم في المقام الأول الا بتلك القضايا الرشدية التي تصور رينان أنها كانت ذات تأثير على الفصيكر المسيحي اليهودي ( مشكلة رينان أنها كانت ذات تأثير على الفيسكر المسيحي اليهودي ( مشكلة العالم \_ النفس ) وهمش قضية أساسية هي مشكلة علاقة الفلسفة بالدين،

٥ - أما الحديث عن أن فلسفة ابن رشد فلسفة برهانية ، بينما فلسفة المتكلمين جدلية ، أحيل القارىء الى بحث أحمد صبحى تحت عنوان « هل أحكام الفلسفة برهانية » ويكفى أن أشير هنا الى أنه لايوجد تعريف واحد للفلسفة ويرتبط بذلك كل الارتباط وجود اتجاهات فلسفية متعددة ومتباينة ، وهذا معناه أن كل رأى يقابل برأى آخر ، وأن كل حجة تقابلها حجة أخرى نافية ، فالحديث عن خلود النفس وحدوثها ، والجبر والاختيار ، ووجود الله وحدوث العالم أو قدمه ، ، كلها قضايا عرضت على ضوء مجموعة من الادلة تكاد تكون متكافئة سواء من جهة الاثبات أو النفى ، ولذلك فان الاسس التى تستند اليها نظريات ابن رشد

- كما قال بحق أحمد صبحى - ليست قضايا أولية حتى يمكن موافقته على أن فلسفته برهانية • ولو كان الأمر كذلك لكانت آراء مخالفيه كلها سوفسطائية • أن مقدمات الجدل قضايا مشهورة ومقدمات نظرية ابن رشد احدى هذه المقدمات المشهورة ولا تتعداها الى الصدق المطلق •

## فريال حسن خليفة : مدرس بتربية عين شمس

لقد أمضينا وقتا طويلا في الكشف عن ايجابيات التراث و والآن ينبغي أن ننظر الي سلبيات التراث ، أي ننظر اليه بطريقة نقدية . ولكن هذه النظرة النقدية لا تعنى الاقلال من شأن التراث ، ولكنها تعنى معرفة الأسباب الحقيقية التي تؤدى الي تخلفنا وتزيد من تخلفنا ، نحن اذن في حاجة الى قراءة جديدة للتراث ، وفي هذه الندوة الاحظ أننا نناقش أبحاث الكتاب التذكاري عن ابن رشد كما كان الفرابي ابن سينا ، الفلاسفة ، فقد كفر الغزالي الفلاسفة مثل الكندي والفارابي ابن سينا ، ويقول عنهم أنهم قد فتنوا بأسماء سقراط وأفلاطون وأرسطو ، ونحن قد جئنا الى هذه الندوة ووقفنا موقف الغزالي ، فأين الجدل الذي يمكن أن يفرز الجديد ؟ ان نفي الآخر بشكل مطلق لا يسمح بالجدل ولن يؤدي الى أية عملية تفاعلية ،

## مرفت بالى : استاذ مساعد باداب الزقازيق

أشار مراد وهبه الى بحثى وعنوانه « موقف ابن رشد الخير والشر » وقال اننى لم أكن واضحة في مسالة التأويل عند ابن رشد بدعوى قولى « استطاع ابن رشد أن يجمع بين الأدلة المتناقضة في هذه المسألة ( أى المنقول والمعقول ) بواسطة التأويل » • ورأيى أن ابن رشد نهى عن التأويل بالنسبة للعامة ، ولكنه اضطر أن يستخدم التأويل مع الجمهور ليوضح لهم رأيه في مشكلة الخير والشر التي عرضها بطريقة ضمنية عن بحثه في العلم الالهي والعناية الالهية والغائية في الكون وفي السببية • وقد ذهب ابن رشد عند معالجته لمشكلة الخير والشر الى رأى مخالف لرأى الاشاعرة ، وانتقدهم معتمدا في ذلك على التأويل •

وابن رشد وان كان قد حصر التأويل فى الخاصة وهم الفلاسفة الراسخون فى العلم فقد أباحه للجمهور ليعرفوا أن الله هو الموصوف بالعدل وأنه خالق الخير والشر .

## عاطف العسراقي

أنا أتفق مع حسن الشافعى فى أننا كنا فى حاجة الى دراسة عن ابن رشد الفقيه على الرغم من أن عنوان الكتاب التذكارى « ابن رشد مفكرا عربيا ورائدا للاتجاه العقلى » وعلى الرغم من أننى اعتقد أن علم أصول الفقه لا يدخل فى الفلسفة • ولكنى لا استطيع أن أفرض على الآخرين وجهة نظرى • ومع ذلك فقد طلبت من بعض الاساتذة ولكنهم لم يستجيبوا • فماذا أفعل أكثر من ذلك ؟

أما قضية الفصل بين الدين والدولة فربما فهم رأيى خطا ، فمن المحتمل أن نجد جذور هذه القضية عند ابن رشد ليس بالمعنى التقليدى ولكن بمعنى أن ابن رشد ينبهنا الى أننا قد نجد خسلافا بين خصائص الفكر الدينى وخصائص الفكر الفلسفى ،

وفيما يختص بالخلاف بينى وبين محمود قاسم فهو اختلاف فى وجهات النظر ، فانا لا أستطيع أن أنسب الى ابن ارشد ـ وأنا معه اكثر من ثلاثين عاما ـ قوله بحدوث العالم ، وأكتب مؤلفا بعنوان « نظرية المعرفة عند ابن رشد » كله بيان موقف ابن رشــد من الفيض ، وفيما يختص بأنكار فيصل بدير عون لمقولة الحقيقة المزدوجة عند ابن رشـد فأنا لا أتفق معه ، فابن رشد له آراء كثيرة في هذا الموضوع ، فقد قال أننى بالدين استطيع أن أثبت شيئا وبالفلسفة أستطيع أن أنفيه والعكس بالعـكس، ،

أما عن الزعم بأن ابن رشد قد أفاد ممن سبقوه فيما يختص بمسألة التأويل فهذا مخالف للواقع ؟ لماذا ؟ لأن التأويل ، عند ابن رشد ، يقوم على أساس البرهان وهذا غير وارد عند الأشاعرة أو غيرهم .

#### مسراد وهبسه

يقول فؤاد زكريا ، في بحثه ، « اننى فوجئت ببرنامج للنسدوة يحمله الى البريد ، ويحدد لدراستنا في هذه الندوة اشكاليتين ، الأولى هي : هل كان ابن رشد فيلسوفا عربيا أم اسلاميا أم كليهما معا ؟ والثانية: ما مدى عقلانية ابن رشد ؟ » • والأمر الواقع على ضد ما يقول • فهو عضو في لجنة الفلسفة والاجتماع • وقد كان حاضرا في اجتماع اللجنة في عضو في لجنة الفلسفة والاجتماع • وقد كان حاضرا في اجتماع اللجنة في ١٩٩٣/١١/١٦ والتي عرضت فيها ورقة العمل الخاصة بالندوة ، والتي دارت على الاشكاليتين المذكورتين ، ولم يعترض عليها أحد من الحاضرين ومن بينهم فؤاد زكريا • ثم هو كان حاضرا في اجتماع اللجنة في ١٩٩٧ / ١٩٩٤ التي تقرر فيها عقد الندوة في الفترة من ٤ ـ ٥ مايو ١٩٩٤ ، وأن يكون المشرف عليها مراد وهبه وأن يكون فؤاد زكريا من الاعضاء المعقبين على الكتاب التذكاري • فاين المفاجأة ؟

اما فيما يختص بقول فؤاد زكريا بأن « القضية التى اتخصف منها مراد وهبه موضوعا لبحثه وهى « مفارقة ابن رشد » فلا تنطوى ، فى رأيى ، على أية مفارقة ، فهو يرى (أى مراد وهبه) أن مفارقة ابن رشد تكمن فى أنه كان ممهسدا للتنسوير فى أوربا فى حين أنه كان موضع اضطهاد من أمته » ، وفى رأى فؤاد زكريا أن هذه ليست مفارقة على الاطلاق لان الممهدين للتنوير ، حتى فى الحضارة الاوربية ذاتها ، كانوا موضع اضطهاد ، ومع ذلك فان أحدا من الباحثين لم يصف العلاقة بين دورهم التنويرى وبين اضطهادهم بأنها مقارقة » ،

وهنا اود ان الفت النظر الى أن العبارة التى اقتبسها فؤاد زكريا جاءت فى مفتتح بحثى ، ولكنى اردفت قائلا « والغاية من هذا البحث التدليل على صحة هذه المفارقة ومحاولة تفسير أسبابها، تفصيل ذلك » . ومعنى ذلك أن العبارة المقتبسة هى نتيجة لمقدمات ، وقولى « تفصيل ذلك » معناه أن البحث بعد ذلك سيتناول المقدمات التى رتبت عليها هذه النتيجة ، وقد كان من المنطقى ، فى هدف الحالة ، أن يناقش (حوار حول ابن رشد)

فؤاد زكريا هذه المقدمات ويدلل على أنها لا تتسق مع النتيجة التى انتهيت اليها · ولكنه لم يناقش شيئا من هذا القبيل ·

اما اعتراض فيصل عون على قولى بأن « الغزالى كفر الفلاسسفة بسبب تأثرهم بالفلسفة اليونانية » ، وانكاره لهذا القول بحجة أن الغزالى « اذا كان قد كفر بعض الفلاسفة فانه قد كفر هذا البعض لا بسبب تأثره بالفلسفة » فأنا أحيله الى أقوال الغزالى نفسه فى كتابيه « المنقصد من الضلال » و « تهافت الفلاسفة » • يقول الغزالى فى الكتاب الأول تحت عنوان « أصناف الفلاسفة واتصاف كافتهم بالكفر » : رد أرسطاطاليس على أفلاطون وسقراط ومن كان قبله من الالهيين ردا لم يقصر فيه حتى تبرأ من جميعهم ، الا أنه استبقى أيضا من رذائل كفرهم وبدعتهم بقايا لم يوفق للنزع منها ، فوجب تكفيرهم وتكفير متبعيهم من المتفلسفة الاسلاميين كابن سينا والفارابي وغيرهما » • وفي الكتاب الثاني يقول الغزالى فى المقدمة وهو يتحدث عن الفلاسفة أن « مصدر كفرهم سماعههم أسماء هائلة كسقراط وبقراط وأفلاطون وأرسطاطاليس وأمثالهم وأطناب طوائف من متبعيهم وضلالهم » • فلما قرع ذلك سمعهم ، ووافق ما حكى من عقائدهم طبعهم تجملوا باعتقاد الكفر » •

وفيما يختص باعتراض فيصل عون على قولى بأن ابن رشد قال بالعلية بينما رفضت بعض المدارس الكلامية هذه الفكرة وخاصة الاشاعرة ومعها الغزالى ، وقول فيصل على على الاشاعرة لا تنفى الارتباط الضرورى بين العلة والمعلول ٠٠٠ فأنا أحيله على قراءة «تهافت التهافت» لابن رشد حيث يقول « وأما الفلاسفة فانهم اعتبروا الاسباب حتى انتهت الى المجرم السماوى ثم اعتبروا الاسباب المعقولة فأفضى بهم الامر الى موجود ليس بمحسوس هو علة ومبدد الموجود المحسوس ٠٠ وأما الاشعرية فانهم جحدوا الاسباب المحسوس ، أى لم يقولوا بكون بعضها السبابا لمعضى » ٠

واحيله ايضا على كتاب « شرح السيد على المواقف » حيث يرى الأشعرى أن الممكنات كلها تستند الى الله ابتداء وأنه لا عسلقة بين

الحوادث الا باجراء العادة • يعنى أن الله أجرى العادة بخلق بعضها عقيب بعض كالاحراق عقيب مماسة النار • فالمماسة لا توجد الاحراق . بل هو واقع بخلق الله له ، ويستطيع سبحانه أن يوجد مماسة بلا احراق أو العكس • واذا كان الفعل دائم الوقوع أو أكثريا قيل أنه فعل اللهم باجراء العادة ، واذا لم يتكرر أو تكرر قليلا فهو الخارق للعادة •

# الفهسرس

| ٥    | مقسيدمة                                      |  |
|------|----------------------------------------------|--|
|      | مسراد وهبسه                                  |  |
|      | كلمات الافتتىاح                              |  |
| ٩    | مسراد وهبه                                   |  |
| 11   | أحمحد أبو زيحد                               |  |
| 10   | جابر عصفور                                   |  |
|      | الابحسات                                     |  |
| ۲۱   | اشكاليتا النسدوة                             |  |
|      | مسراد وهبه                                   |  |
| 44   | فلسفة اسلامية أو عربية                       |  |
|      | فتح الله خليف                                |  |
| ٣٣   | ابن رشد : هوية عربية أم اسلامية              |  |
|      | حسامد طاهر                                   |  |
| ٣٧   | اشكالية العقلانية الرشدية في الكتاب التذكاري |  |
|      | محمود أمين العالم                            |  |
| ٨٩   | العقلانية بين الخطابة والشعار                |  |
|      | حســـن حنفى                                  |  |
| 117  | ابن رشد واشكالياته المعاصرة                  |  |
|      | بحث نقدى حول الكتاب التذكاري                 |  |
|      | فــؤاد زکــــریا                             |  |
| 1771 | حقيقة مذهب ابن رشد من منظور الفلسفة العربية  |  |
|      | عاطف العراقى                                 |  |
| 104  | حسوار النسدوة                                |  |
|      | منى أبو سنه                                  |  |